Document généré le 23 jan. 2026 17:03

Revue québécoise de droit international
Quebec Journal of International Law

_ RQDI

Revue québicoise
de droit international

Revista quebequense de derecho internacional

Femmes autochtones et discrimination au canada : analyse du
droit a la réparation des peuples autochtones a la lumieére de la
notion de fait internationalement illicite a caractére continu

Eloise Décoste

Volume 35, numéro 2, 2022

URI: https://id.erudit.org/iderudit/1113513ar
DOI : https://doi.org/10.7202/1113513ar

Aller au sommaire du numéro

Editeur(s)

Société québécoise de droit international

ISSN
0828-9999 (imprimé)
2561-6994 (numérique)

Découvrir la revue

Citer cet article

Décoste, E. (2022). Femmes autochtones et discrimination au canada : analyse
du droit a la réparation des peuples autochtones a la lumiére de la notion de
fait internationalement illicite a caractére continu. Revue québécoise de droit
international / Quebec Journal of International Law / Revista quebequense de
derecho internacional, 35(2), 195-232. https://doi.org/10.7202/1113513ar

Tous droits réservés © Société québécoise de droit international, 2024

Résumé de l'article

Durant plus d’un siécle, les dispositions de la Loi sur les Indiens relatives a
Tadmissibilité au statut « Indien » étaient discriminatoires envers les femmes
autochtones. En vertu de ce régime législatif, lorsqu'une femme autochtone
mariait un homme allochtone, elle perdait son statut « Indien » et les enfants
issus de ce mariage n’y avaient pas droit non plus. Ce n’était pas le cas toutefois
pour les hommes autochtones qui eux dans des circonstances semblables
conservaient le leur. Or, sans statut, ces femmes n’étaient plus pergues
formellement comme autochtones aux yeux de I’Etat canadien. Par
conséquent, elles ne pouvaient plus vivre dans leur communauté, ni y
participer a la vie politique et sociale, et se voyaient privées de la possibilité
d’élever leurs enfants au sein de leur culture, de leur langue et de leurs
traditions. Cette exclusion contribua a la marginalisation économique, a
T'isolement social et & la dévalorisation de la vie des femmes autochtones.

Ce document est protégé par la loi sur le droit d’auteur. L’utilisation des
services d’Erudit (y compris la reproduction) est assujettie a sa politique
d’utilisation que vous pouvez consulter en ligne.

https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/

erudit

Cet article est diffusé et préservé par Erudit.

Erudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de
I'Université de Montréal, 'Université Laval et I'Université du Québec a
Montréal. Il a pour mission la promotion et la valorisation de la recherche.

https://www.erudit.org/fr/


https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/revues/rqdi/
https://id.erudit.org/iderudit/1113513ar
https://doi.org/10.7202/1113513ar
https://www.erudit.org/fr/revues/rqdi/2022-v35-n2-rqdi09551/
https://www.erudit.org/fr/revues/rqdi/

FEMMES AUTOCHTONES ET DISCRIMINATION AU
CANADA : ANALYSE DU DROIT A LA REPARATION DES
PEUPLES AUTOCHTONES A LA LUMIERE DE LA NOTION
DE FAIT INTERNATIONALEMENT ILLICITE A
CARACTERE CONTINU

z . ’ *
Eloise Décoste

Durant plus d’un siecle, les dispositions de la Loi sur les Indiens relatives a I’admissibilité au statut « Indien »
étaient discriminatoires envers les femmes autochtones. En vertu de ce régime législatif, lorsqu’une femme
autochtone mariait un homme allochtone, elle perdait son statut « Indien » et les enfants issus de ce mariage
n’y avaient pas droit non plus. Ce n’était pas le cas toutefois pour les hommes autochtones qui eux dans des
circonstances semblables conservaient le leur. Or, sans statut, ces femmes n’étaient plus pergues
formellement comme autochtones aux yeux de I’Etat canadien. Par conséquent, elles ne pouvaient plus vivre
dans leur communauté, ni y participer a la vie politique et sociale, et se voyaient privées de la possibilité
d’¢lever leurs enfants au sein de leur culture, de leur langue et de leurs traditions. Cette exclusion contribua
a la marginalisation économique, a I’isolement social et a la dévalorisation de la vie des femmes autochtones.

For more than a century, the provisions of the Indian Act relating to eligibility for “Indian” status
discriminated against Indigenous women. Under this legislative regime, when an Aboriginal woman married
anon-Aboriginal man, she lost her “Indian” status, and the children born from this marriage were not entitled
to it either. This was not the case, however, for indigenous men who, in similar circumstances, kept their
status. However, without this status, these women were no longer formally perceived as Indigenous in the
eyes of the Canadian state. As a result, they could no longer live in their community or participate in political
and social life and were deprived of the opportunity to raise their children within their culture, language, and
traditions. This exclusion contributed to the economic marginalization, social isolation, and devaluation of
the lives of indigenous women.

Durante mas de un siglo, las disposiciones de la Ley Indigena relativas a la elegibilidad para obtener la
condicion de “india” discriminaron a las mujeres indigenas. Segun este régimen legislativo, cuando una mujer
aborigen se casaba con un hombre no aborigen, perdia su condicién de "india" y los hijos nacidos de ese
matrimonio tampoco tenian derecho a ella. Este no fue el caso de los hombres indigenas que, en
circunstancias similares, conservaron el suyo. Sin embargo, sin estatus, estas mujeres ya no eran percibidas
formalmente como indigenas a los ojos del Estado canadiense. Como resultado, ya no podian vivir en su
comunidad ni participar en la vida politica y social, y se les privaba de la oportunidad de criar a sus hijos
dentro de su cultura, idioma y tradiciones. Esta exclusion contribuyé a la marginaciéon econdmica, el
aislamiento social y la devaluacion de la vida de las mujeres indigenas.

Eloise Ouellet-Décoste est doctorante en droit au département des sciences juridiques de I'UQAM et
chargée de cours a la Clinique internationale de défense des droits humains de 'UQAM. Elle est
détentrice d’un baccalauréat en sciences politiques et en environnement et d’un baccalauréat bijuridique
de I’Université McGill ainsi que d’une maitrise en droit de la Geneva Academy of International
Humanitarian Law and Human Rights. .

Texte gagnant du Concours Jacques Yvan Morin 2022 de la Société québécoise de droit international.



196 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

Durant plus d’un siécle, les dispositions de la Loi sur les Indiens relatives a
I’admissibilité au statut « Indien »' étaient discriminatoires envers les femmes
autochtones. En vertu de ce régime 1égislatif, lorsqu’une femme autochtone mariait un
homme allochtone, elle perdait son statut « Indien » et les enfants issus de ce mariage
n’y avaient pas droit non plus. Ce n’était pas le cas toutefois pour les hommes
autochtones qui, dans des circonstances semblables, conservaient le leur. Or, sans
statut, ces femmes n’étaient plus pergues comme autochtones aux yeux de ’Etat. Par
conséquent, elles ne pouvaient plus vivre dans leur communauté ni y participer a la vie
politique et sociale, et se voyaient privées de la possibilité d’élever leurs enfants au sein
de leur culture, de leur langue et de leurs traditions. Cette exclusion contribua a la
marginalisation économique, a 1’isolement social et a la dévalorisation de la vie des
femmes autochtones.

En 1985, la Loi sur les Indiens fut modifiée pour éliminer certaines des
dispositions explicitement discriminatoires?. Dés lors, le libellé des nouvelles régles
relatives a I’admissibilité au statut « Indien » fut neutre, du moins en apparence. Or, en
ne restituant pas le statut aux femmes exclues par 1’effet du mariage sur un pied
d’égalité avec les hommes autochtones, le préjudice intergénérationnel découlant de
Popération de la loi fut maintenu®. Ces iniquités créées par les modifications
1égislatives de 1985 eurent effet durant plus de trois décennies. Puis, en 2020, a la suite
de I’adoption du Projet de loi S-3*, le ministre des Services aux Autochtones annonga
que « toutes les iniquités fondées sur le sexe de 1’article 6 de la Loi sur les Indiens ont
été éliminées »°.

Par le présent article, je soutiendrai que, contrairement a la posture officielle
du gouvernement, le Canada contrevient toujours a ses obligations internationales a
I’égard des femmes autochtones et de leurs descendants. Pour étayer cette these,
j’explorerai d’abord le contenu et la portée de 1’obligation de réparation en vertu du
droit international public. Je me tournerai ensuite vers les enjeux particuliers afférant a
la réparation des droits des peuples autochtones, en particulier 1’idée selon laquelle
leurs revendications concernent des injustices dites « historiques ». Afin de contester
ce postulat fondé sur une rupture fictive entre le passé et le présent, je proposerai une
interprétation élargie de la portée de I’obligation étatique de réparation dans les Etats

Le terme « Indien », bien qu’il soit historiquement erroné et qu’il ait une connotation négative, demeure
encore aujourd’hui un terme juridique au Canada. Dans le présent article, ce terme n’est utilisé que pour
faire référence a la catégorie juridique prévue en droit canadien. L’autrice tentera néanmoins de 1’utiliser
le moins possible et tient a s’excuser a I’avance pour I’inconfort que I’emploi de ce terme pourrait causer.
2 Loi modifiant la Loi sur les Indiens, LC 1985 ¢ 27.

Canada, Commission royale sur les peuples autochtones, Groupe Communication Canada, Un passé, un
avenir, vol 1, 1996) (présidents : Georges Erasmus et René Dussault) a la p 411 [RCAP].

Loi modifiant la Loi sur les Indiens pour donner suite a la décision de la Cour supérieure du Québec dans
I’affaire Descheneaux ¢ Canada (Procureur général), LC 2017 ¢ 25 [Projet de Loi S-3]. Le Projet de loi
S-3 regut la sanction royale le 12 décembre 2017, mais ne prit effet dans son entiéreté que vingt mois
plus tard : C.P. 2019-1163. Décret fixant au 15 aott 2019 la date d’entrée en vigueur de certaines
dispositions de cette loi : TR/2019-85 (2019), Gaz C, 11, (Volume 153, Numéro 17)

Canada, Services aux Autochtones, Rapport au Parlement : Examen du Projet de Loi S-3, Ottawa,
Services aux Autochtones Canada, 2020 a la p 10.



Femmes autochtones et discrimination au Canada 197

marqués par le colonialisme de peuplement®, tel le Canada, en m’appuyant sur la notion
de fait internationalement illicite a caractére continu. Finalement, j’illustrerai cette
proposition en analysant la réponse de I’Etat canadien 4 la discrimination fondée sur le
sexe dans la Loi sur les Indiens. Ce cas d’étude visera a démontrer qu’en 1’absence de
mesures de réparation adéquates, pleines et effectives, la réconciliation risque de n’étre
qu’une simple posture rhétorique, sans réelles retombées pour les peuples autochtones.

L Le principe de la responsabilité internationale

A. L’obligation de réparation

Le principe de la responsabilité prévoit 1’obligation de répondre de toutes
violations du droit. Tout fait internationalement illicite de I’Etat engage sa
responsabilité et entraine une obligation de réparer le préjudice causé par ce fait. 1l
s’agit « [d’Jun principe du droit international, voire une conception générale du droit »’.
En ce sens, la réparation est un complément indispensable des engagements
internationaux, que cette obligation soit inscrite ou non dans la convention en cause?®.
Ainsi, la réparation est une obligation secondaire qui est enclenchée dés lors qu’il y a
manquement a une obligation primaire, en I’occurrence un engagement international®.

Le Projet d’articles sur la responsabilité de ['Etat pour fait
internationalement illicite (ci-apres « Articles ») élaboré par la Commission du droit
international (ci-aprés « Commission »)!'? codifie d’une part, les conditions générales

Le colonialisme de peuplement est une théorie politique popularisée par 1’anthropologue australien
Patrick Wolfe dans Settler colonialism and the transformation of Anthropology : The politics and poetics
of an ethnographic event Londres ; New York, Cassel, 1999. Selon cette théorie, le colonialisme de
peuplement est une forme distincte de colonialisme, émanant d’une formation sociale particuliére. Ainsi,
en vertu des postulats de celle-ci, les Etats marqués par le colonialisme de peuplement se caractérisent
par (a) la nature structurelle (plutét qu’éveénementielle) de I’invasion des « colons » ( settler invasion),
(b) la permanence de 1’occupation des « colons » et de I’affirmation de la souveraineté du colonisateur
sur les territoires colonisés; (c) I’objectif ultime d’élimination des populations autochtones et de leurs
revendications territoriales pour les remplacer par une société de « colons » incontestée. Voir Patrick
Wolfe, « Settler colonialism and the elimination of the native » (2006) 8:4 J Genocide Research 387;
Lorenzo Veracini, « Introducing settler colonial studies » (2011) 1 Settler Colonial Studies 1; Emma
Battel Lowman et Adam J Barker, Settler identity and colonialism in 21st century, Canada Black Point,
NS : Fernwood Publishing, 2015.

7 Affaire relative & I’'usine de Chorzow (Allemagne ¢ Pologne) (1928) CPJI (Série A) no 17 a la p 29
[Chorzow]. Plus récemment, dans 1’affaire Mayagna (Sumo) Awas Tingni Community ¢ Nicaragua
(2001) Inter-Am Ct HR (sér C) n_179au para 163, la Cour interaméricaine des droits de ’homme réitérait
cette idée en ces termes : « ¢’est un principe du droit international que toute violation d’une obligation
internationale qui a causé un dommage emporte 1’obligation d’une réparation adéquate ».

« La réparation est le complément indispensable d’'un manquement a 1’application sans qu’il soit
nécessaire que cela soit inscrit dans la convention méme » : Chorzow, supra note 7 a la p 29.

James Crawford, « The ILC’s Articles on Responsibility of States for Internationally Wrongful Acts: A
retrospect » (2002) 98:4 Am J Int’l L 874 a la p 876.

19 Responsabilité de I’Etat pour fait internationalement illicite, AG NU, 56° sess, Doc NU A/56/83 (2002),
Rés AG 56/83.



198 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

selon lesquelles le droit international considére qu’un Etat est responsable d’actions ou
omissions illicites!! et d’autre part, les conséquences juridiques en découlant'?. Ce
régime repose sur une distinction entre les régles primaires — soit le contenu des
engagements des Etats issus du droit international positif, conventionnel et coutumier
— et les régles secondaires c’est-a-dire, celles se rapportant a la qualification d’un
comportement comme illicite, aux circonstances d’attribution ou d’exclusion de
responsabilité a I’Etat en question et aux conséquences juridiques lui incombant'?. 11
est généralement admis que seules ces dernicres relevent du domaine de la
responsabilité des Etats'.

En vertu de ces régles, la responsabilité internationale sera engagée des lors
qu’un Etat commet : (a) une action ou omission lui étant attribuable selon le droit
international, laquelle (b) constitue une violation d’une obligation internationale!>. Le
cas échéant, les conséquences juridiques suivantes seront imposées a I’Etat : le maintien
du devoir d’exécuter 1’obligation violée!®; la cessation du fait illicite (si celui-ci
continue) et ’octroi d’assurances et de garanties de non-répétition!’; et la réparation
intégrale du préjudice causé'® sous la forme de restitution, si possible, ou,
alternativement, d’indemnisation et de satisfaction'®.

A priori, le régime de la responsabilité, a I’instar du droit international public,
peut sembler ne concerner que les manquements a des obligations interétatiques?’. Or,
I’avénement du régime international de protection des droits de la personne a
profondément bouleversé le droit international en créant des obligations a 1’égard des
personnes sous la juridiction de 1’Etat. Corolairement, les individus devinrent titulaires
de droits en vertu du droit international qui historiquement ne leur conférait que la

1bid, Premiére partie.

1bid, Deuxiéme partie.

Cette séparation a été critiquée par plusieurs auteurs comme étant illusoire ou méme déroutante :
Crawford, supra note 9 a la p 874 ; Francioni soutient par ailleurs que cette distinction artificielle rend
particulierement difficile et problématique la régulation de la responsabilité internationale pour fait
illicite a ’égard de la communauté internationale dans son ensemble, notamment quant aux droits
humains, a l’autodétermination et a l’interdiction de 1'usage de la force: Francesco Francioni,
«Reparation for Indigenous Peoples : Is International Law Ready to Ensure Redress for Historical
Injustices ?» dans Federico Lenzerini, dir, Reparations for Indigenous Peoples : International and
Comparative Perspectives,New York, Oxford University Press, 2008,27 a la p 29.

Commission du droit international, « Projet d’articles sur la responsabilité de I’Etat pour fait
internationalement illicite et commentaires y relatifs » (2001) II (2) Annuaire de la Commission du droit
international, aux pp 61-64 [CDI]

Projet d’articles sur la responsabilité internationale de I’Etat pour fait internationalement illicite,
Commission du droit international, 56° sess, Doc off AG NU, (2000), Supp no 10 A/56/10, ¢ 1, art 2
[Articles].

1bid, Deuxieme partie, Chapitre premier, art 29.

1bid, Deuxieme partie, Chapitre premier art 30.

1bid, Deuxieme partie, Chapitre premier, art 31.

Selon les Articles, la restitution est la forme premiére de réparation due par 1’Etat responsable, 4 moins
que celle-ci ne soit (a) « matériellement impossible » ou qu’elle (b) «n’impose une charge hors de toute
proportion avec I’avantage qui dériverait de la restitution plutét que de ’indemnisation». Dans un tel
cas, I’Etat responsable du fait internationalement illicite sera alors tenu d’indemniser le dommage causé.
1bid, Deuxiéme partie, Chapitre II, arts 35, 36.

Francioni, supra note 13 ala p 29.



Femmes autochtones et discrimination au Canada 199

qualité d’objet?!. Ainsi, il apparait indéniable aujourd’hui qu’en cas de violations du

droit international des droits humains le régime de la responsabilité de I’Etat s’applique
également a 1’égard des individus ou des groupes®?. D’ailleurs, les articles stipulent
qu’en cas de violation de traités multilatéraux, les obligations de 1’Etat responsable
peuvent étre dues a 1’égard de plusieurs Etats ou a la « communauté internationale dans
son ensemble »**. Ce choix de mots se distingue de ’expression « la communauté
internationale des Etats » traditionnellement employée dans les instruments de droit
international public?*. Par conséquent, il doit étre compris comme étant inclusif des
acteurs non étatiques®.

De surcroit, les articles prévoient une distinction entre la notion d’« Etat 1¢sé »
et celle de « bénéficiaires de I’obligation violée »%6. 1l en résulte que, lorsqu’il est
question d’une violation d’un traité multilatéral de protection des droits de la personne,
la responsabilité internationale de I’Etat en cause sera engagée envers les autres Etats
membres audit traité ou méme envers la communauté internationale dans son ensemble.
Toutefois, I’Etat responsable sera tenu d’octroyer réparation aux individus sous son
controle ayant subi un préjudice en raison de cette violation®’.

Dans I’avis consultatif sur les conséquences juridiques de 1’édification d’un
mur dans le territoire palestinien occupé, la Cour internationale de justice précisa que
les obligations internationales de 1’Etat comprennent I’octroi de mesures de réparation
aux personnes physiques et morales ayant subi des dommages en raison de ses

Ibid ala p 31 ; Pierre d’Argent, « Le droit de la responsabilité internationale complété ? Examen des
principes fondamentaux et directives concernant le droit & un recours et a réparation des victimes de
violations flagrantes du droit international des droits de I’homme et de violations graves du droit
international humanitaire », (2005) 51 Ann frangais dr intl 27 4 la p 28 ; Theo van Boven, « Victims’
Rights to a Remedy and reparation; The New United Nations Principles and Guidelines », dans CF
Ferstman et al, dir, Reparations for Victims of Genocide, War Crimes and Crimes against Humanity,
Koninklijke Bill News and views 2009, 19 a lap 21.

Dinah Shelton, Remedies in International Human Rights Law, Oxford, Oxford University Press, 2006 a
la p 50; d’Argent, supra note 21 aux pp 43-44.

«1. Les obligations de I’Etat responsable énoncées dans la présente partie peuvent étre dues a un autre
Etat, & plusieurs Etats ou 4 la communauté internationale dans son ensemble, en fonction notamment de
la nature et du contenu de I’obligation internationale violée et des circonstances de la violation.

2.La présente partie est sans préjudice de tout droit que la responsabilité internationale de 1’Etat peut
faire naitre directement au profit d’une personne ou d’une entité autre qu’un Etat.» Articles, supra note
15, Deuxie¢me partie, Chapitre premier, art 33.

24 Voir notamment : Convention de Vienne sur le droit des traités, 23 mai 1969, 1155 RTNU 331, article
53 (entrée en vigueur : 27 janvier 1980).

Francioni, supra note 13 a la p 30.

«1.[...]2. Tout Etat en droit d’invoquer la responsabilité en vertu du paragraphe 1 peut exiger de I’Etat
responsable :

a)[...];et

b) L’exécution de 1’obligation de réparation conformément aux articles précédents, dans I’intérét de
I’Etat 1ésé ou des bénéficiaires de I’obligation violée.» : Articles, supra note 15, Troisiéme partie,
Chapitre premier, art 48, alinéa 2.

«Lorsqu’une obligation de réparation est due a un Etat, la réparation n’est pas nécessairement effectuée
au bénéfice de cet Etat. Par exemple, la responsabilité d’un Etat peut étre engagée pour la violation d’une
obligation conventionnelle concernant la protection des droits de I’homme envers toutes les autres parties
du traité en question, mais les individus concernés doivent étre considérés comme les bénéficiaires
ultimes et, en ce sens, comme les titulaires, des droits en question. » : CDI, supra note 14 a la p 252.



200 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

violations de divers instruments internationaux®. Par cette conclusion, la Cour parait
reconnaitre qu’une violation du droit international peut entrainer, dans cet ordre
juridique, un droit individuel a la réparation?®. De fagon similaire, dans [’Affaire du
Massacre de Plan de Sanchez, la Cour interaméricaine des droits de ’homme (ci-apres
« Cour interaméricaine ») indiqua que I’obligation d’octroyer réparation aux individus
concernés pour toute violation du droit international des droits humains constitue une
norme coutumiére au cceur du régime de la responsabilit¢ de I’Etat’. Cette
interprétation a été réitérée par la Cour interaméricaine dans sa jurisprudence
subséquente?!.

En somme, bien qu’initialement, le droit international public — et donc, par
corolaire, les régles relatives & la responsabilité de 1’Etat — se préoccupait uniquement
de la réparation entre les Etats, I’avénement du régime de protection des droits de la
personne a étendu la portée de ce principe a la réparation des préjudices causés aux
groupes ou aux individus du fait d’une action ou omission illicite de I’Etat. Par
conséquent, en adhérant au régime international de protection des droits de la personne,
les Etats, incluant le Canada, ont accepté d’étre soumis a une obligation de réparation
envers les autres Etats ainsi que les individus et les groupes, ou méme des peuples, en
cas de violation d’une obligation juridique issue du droit international.

B. Le droit a la réparation

Alors que les principes de la responsabilité internationale imposent une
obligation de réparation aux Etats, le régime international de protection des droits de la
personne prévoit, quant a lui, un droit a la réparation pour les victimes. Celui-ci est
énoncé dans de nombreux instruments internationaux. A titre d’exemple, notons la
Convention sur [’élimination de toutes les formes de discrimination raciale®?, ratifiée
par le Canada en 1970, laquelle stipule a I’article 6 le droit & une voie de recours

Conséquences juridiques de [’édification d 'un mur dans le territoire palestinien occupé, Avis consultatif,
[2004] C1J rec 136 aux pp196-198.

d’Argent, supra note 21 aux pp 43-44 ; van Boven, supra note 21 aux pp 25-26.

30 Affaire du Massacre de Plan de Sanchez (Guatemala) (Réparations) (2004), Inter-Am Ct HR (Sér C) n°
116 au para 52. Dans cette affaire, I’Etat guatémaltéque avait reconnu sa responsabilité internationale
pour les violations de 10 articles de la Convention américaine relative aux droits de [’homme,
22 novembre 1969, 1144 RTNU 123 (entrée en vigueur : 27 aott 1979). Ainsi, quand vint le temps de
statuer sur les réparations, la Cour interaméricaine analysa I’article 63 de cette convention, lequel impose
une obligation de réparations aux Etats responsables de violations des droits et libertés y étant protégés.
Elle conclut que cet article énonce «a customary norm that constitutes one of the basic principles of
contemporary international law on State responsibility », de laquelle découle, pour I’Etat imputable, une
obligation de faire cesser les conséquences du fait illicite et de réparer les dommages causés. Voir aussi :
Affaire du Massacre de Plan de Sanchez (Guatemala) (Fonds) (2004), Inter-Am Ct HR (ser C) n° 105,
aux paras 34 a 41.

Claudio Grossman, Agustina del Campo & Mina A Trudeau, International law and reparations: the
Inter-American system, Atlanta, Clarity Press, Inc, 2018.

Convention sur [’élimination de toutes les formes de discrimination raciale, 7 décembre 1966,
999 RTNU 160, art 6, RT Can 1970 no 28, 5 ILM 350 (entrée en vigueur : 4 janvier 1969, accession du
Canada 14 octobre 1970) [CERD]



Femmes autochtones et discrimination au Canada 201

effective et a la réparation juste et adéquate pour les victimes de discrimination raciale.

De plus, certaines conventions ne prévoient que le droit a un recours utile, sans
spécifier le droit a la réparation, tel le paragraphe 3 de I’article 2** du Pacte
international relatif aux droits civils et politiques®*, auquel le Canada a adhéré en 1976.
Or, le Comité des droits de I’homme des Nations unies a spécifié que le droit a la
réparation constitue une partie intégrante du droit  un recours effectif*>.

Qui plus est, I’ Assemblée générale des Nations unies a précisé en 2005 que le
droit a la réparation est un élément constitutif de 1’obligation juridique générale de
respecter, de faire respecter et d’appliquer le droit international des droits humains®®.
Ainsi, bien que certains instruments juridiques, tels que la Convention sur I’élimination
de toutes les formes de discrimination a 1’égard des femmes®’, ne prévoient ni le droit
4 un recours efficace ni le droit a la réparation, tous les Etats membres — incluant le
Canada qui I’a ratifiée en 1981 — sont considérés comme ayant accepté une obligation
implicite de réparation. De fagon analogue, bien que la Déclaration américaine des
droits et devoirs de I’homme soit silencieuse sur cette question, la Commission
interaméricaine des droits de I’homme considére que les FEtats membres de
1’Organisation des Etats américains, ce qui inclut le Canada, ont I’obligation d’octroyer
réparation lorsqu’ils contreviennent & un droit y étant stipulé3®,

« Les Etats parties au présent Pacte s’engagent a :

Garantir que toute personne dont les droits et libertés reconnus dans le présent Pacte auront été violés
disposera d’un recours utile, alors méme que la violation aurait ét¢ commise par des personnes agissant
dans I’exercice de leurs fonctions officielles ;

Garantir que ’autorité compétente, judiciaire, administrative ou législative, ou toute autre autorité
compétente selon la législation de 1’Etat, statuera sur les droits de la personne qui forme le recours et
développer les possibilités de recours juridictionnel ;

Garantir la bonne suite donnée par les autorités compétentes a tout recours qui aura été reconnu
justifié » : Pacte international relatif aux droits civils et politiques, 19 décembre 1966, 999 RTNU 171,
art 2, RT Can 1976 no 47, 6 ILM 368 (entrée en vigueur: 23 mars 1976, accession du Canada 19 mai
1976) [PIDCP].

¥ Ibid.

« Le paragraphe 3 de I’article 2 exige que les Etats parties accordent réparation aux personnes dont les
droits reconnus par le Pacte ont été violés. S’il n’est pas accordé réparation aux personnes dont les droits
reconnus par le Pacte ont été violés, I’obligation d’offrir un recours utile, qui conditionne ’efficacité du
paragraphe 3 de I’article 2, n’est pas remplie. Outre la réparation expressément prévue par le paragraphe
5 de l’article 9 et le paragraphe 6 de D’article 14, le Pacte implique de maniere générale I’obligation
d’accorder une réparation appropriée (...) » : Comité des droits de ’homme, Observation générale No.
31 La nature de 'obligation juridique générale imposée aux Etats parties au Pacte, Doc off NU, 80°
sess, Doc NU HRI/GEN/1/Rev.7 (2004) au para 16.

Principes fondamentaux et directives concernant le droit a un recours et a réparation des victimes de
violations flagrantes du droit international des droits de ['homme et de violations graves du droit
international humanitaire, Rés AG 2005/147, 60° sess, Doc off AG NU, Doc NU A/Res/60/147 (16
décembre 2005) [Principes fondamentaux).

Convention sur [’élimination de toutes les formes de la discrimination a [’égard des femmes, 18
décembre 1979, 999 RTNU 1249, RT Can 1982 no 31, 19 ILM 33 (entrée en vigueur : 3 septembre 1981,
accession du Canada 10 décembre 1981) [CEDAW].

A titre d’exemple, dans I’affaire Suresh ¢ Canada, la Commission interaméricaine conclut que le Canada
devait étre tenu responsable de violations des articles II (droit a 1’égalité devant la loi), XVIII (droit a la
justice) et XXV (droit a la protection contre la détention arbitraire) de la Déclaration américaine des
droits et devoirs de I’homme et ordonna, conséquemment, a 1’Etat d’octroyer une réparation intégrale a



202 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

En définitive, le régime international de protection des droits de la personne
confére un droit a la réparation a toutes les victimes de violations du droit international
des droits humains. En contrepartie, les Etats ont un devoir d’octroyer réparation a ces
derniéres, devoir qui découle de leur obligation générale de respecter, faire respecter et
appliquer le droit international des droits humains et, plus largement, du régime de la
responsabilité de I’Etat®.

C. La réparation des violations dites « flagrantes »

Bien que, en vertu du droit international, toutes les violations du droit
international de protection des droits de la personne engendrent un droit a la réparation
pour les victimes, il a ét¢€ jugé nécessaire d’accorder une attention particulicre a certains
types de violations jugées flagrantes®®. Conséquemment, en 2005, I’Assemblée
générale des Nations unies adopta les Principes fondamentaux et directives concernant
le droit a un recours et a réparation des victimes de violations flagrantes du droit
international des droits de I’homme et de violations graves du droit international
humanitaire (ci-aprés « Principes »)*!. Ce document vise a codifier la normativité
existante, sans toutefois créer de nouvelles obligations juridiquement contraignantes
pour les Etats*2. Les principes et directives y étant énoncés sont destinés a servir d’outil
pour les Etats dans 1’élaboration et la mise en ceuvre de politiques et programmes axés
sur les victimes. Ils visent également a offrir a ces dernicres un guide a I’appui de leurs
revendications individuelles et collectives*.

Toutefois, les Principes ne définissent pas ce qui constitue une violation
flagrante du droit international des droits humains, a défaut de consensus a cet égard
durant les négociations*'. Néanmoins, dans un premier rapport soumis a la Commission
des droits de I’homme des Nations unies en 1993, le rapporteur spécial de la Sous-
Commission sur la prévention de la discrimination et la protection des minorités —
organe mandaté d’entreprendre une étude sur le droit a la réparation pour les victimes
de violations flagrantes des droits de la personne — affirma qu’une définition rigoureuse
et exhaustive de ce concept n’était pas souhaitable, puisqu’elle risquerait de limiter
indument le champ d’application de celui-ci. Cela dit, il opina qu’a tout le moins les
violations suivantes devraient étre considérées comme étant flagrantes :

Le génocide, I’esclavage et les pratiques esclavagistes, les exécutions
sommaires et arbitraires, la torture et les traitements ou chatiments cruels,
inhumains ou dégradants, les disparitions forcées, la détention arbitraire et
prolongée, la déportation ou le transfert forcé de populations, la

la victime, incluant une indemnisation et des mesures de satisfaction : Manickavasagam Suresh c
Canada, (2016) Inter-Am Comm HR, No. 8/16, Cas 11.661 (Fond), OEA/Ser.L/I1.157.

d’Argent, supra note 21 a la p 42.

Van Boven, supra note 21 a la p 33 ; Shelton, supra note 22 a la p 389.

Principes fondamentaux, supra note 36.

Shelton, supra note 22 alap 151.

Van Boven, supra note 21 a la p 32.

Federico Lenzerini, dir, Reparations for Indigenous Peoples: International and Comparative
Perspectives, New York, Oxford University Press, 2008, la p 4.

40
41
42
43
44



Femmes autochtones et discrimination au Canada 203

discrimination systématique fondée notamment sur la race ou le sexe*’.

Cette liste est non exhaustive et non contraignante. Néanmoins, les types de
violations du droit international des droits humains y étant énoncés ont en commun
qu’ils affectent le droit a la vie et a 1’intégrité physique et morale des personnes, et
qu’ils sont souvent commis a grande échelle*®. Par ailleurs, « en raison de leur gravité,
[ces violations] constituent un affront a la dignité humaine »*’. En ce sens, elles peuvent
également inclure des violations délibérées, systématiques et massives des droits
économiques et sociaux*®.

En cas de violations flagrantes, le droit a la réparation comprend deux volets.
D’une part, au niveau procédural, les victimes doivent avoir acces a la justice dans des
conditions d’égalité et doivent pouvoir accéder aisément aux informations utiles
concernant les violations et les mécanismes de réparation*’. D’autre part, la réparation
octroyée aux victimes doit étre adéquate, effective et rapide, en plus d’étre
proportionnelle a la gravité du préjudice subi et adaptée aux circonstances™. A cette
fin, les mesures de réparation, collectives et individuelles, doivent prendre les formes
suivantes : la restitution, I’indemnisation, la satisfaction, la réadaptation et les garanties
de non-répétition®!. Le recours a un large éventail de mesures de réparation vise a
assurer la flexibilité nécessaire pour répondre aux besoins multiples des nombreuses
victimes. De plus, agencer des mesures pécuniaires et symboliques sert & assurer une
prise de conscience accrue du sort des victimes et a aider « & donner un sens aux
événements douloureux du passé »2. Or, qu’en est-il des violations flagrantes
survenues avant 1’émergence du régime international de protection des droits de la
personne ?

D. Les injustices historiques

\

Les faits survenus par le passé ayant causé des dommages a un groupe
particulier sont d’ordinaire décrits comme étant des « injustices historiques »>. Celles-
ci se caractérisent généralement par le fait que les personnes ayant causé le préjudice
de méme que les victimes sont décédées, souvent depuis longtemps®*. Néanmoins,

4 Etude concernant le droit a restitution, a indemnisation et d réadaptation des victimes de violations

flagrantes des droits de ’homme et des libertés fondamentales, Doc off CDD, 45° sess, Doc NU
E/CN.4/Sub.2/1993/8 (993) au para 13.

Van Boven, supra note 21 a la p 34; Lenzerini, supra note 44 a la p 4.

Principes fondamentaux, supra note 36, Préambule.

Van Boven, supra note 21 a la p 34.

Principes fondamentaux, supra note 36, sections VII, VIIL, X.

30 Ibid, section IX.

3t Ibid.

Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et des garanties de non-
répétition, Rapport sur les réparations pour les violations flagrantes des droits humains et les violations
graves du droit international humanitaire, Doc off AG NU, 69° sess, Doc Nu A/69/518 (14 octobre
2014), aux paras 32-33.

Shelton, supra note 22 aux pp 428-29.

Nahshon Perez, Freedom from Past Injustices: A critical evaluation of claims for inter-generational
reparations, Edinburgh University Press, 2012 alap 2.



204 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

malgré le passage du temps, les dommages causés sont tels qu’ils continuent a avoir
une importance sociale, notamment en raison de leur ampleur et de la persistance des
conséquences du préjudice subi®.

Au courant des derniéres décennies, les revendications relatives a des
injustices historiques se sont amplifiées. Elles sont aujourd’hui multiples et diverses.
Dinah Shelton les classifie en cinq catégories, qui, sans étre exhaustives, sont utiles
pour comprendre I’ampleur du phénomene : les injustices a 1’égard de certains groupes
en période de guerre ; les lois et politiques discriminatoires visant certaines minorités ;
la colonisation; I’esclavage transatlantique et la ségrégation raciale; les revendications
des peuples autochtones>®.

En raison de la notoriété de ces faits historiques et de la disponibilité¢ de
preuves convaincantes, la question juridique principale n’est pas de démontrer que les
évenements eurent bel et bien lieu, mais plutdt de déterminer s’ils sont justiciables
aujourd’hui. Comme le démontre Mayo Moran, initialement, le droit ne voyait pas ces
revendications comme des problémes juridiques, seulement des enjeux de nature
morale, politique ou historique®’. Or, cette perception selon laquelle le passé est
nécessairement au-dela de la portée du droit s’érode graduellement. Les procés de
Nuremberg et de Tokyo ont introduit I’idée que la responsabilité juridique est une
composante importante de la réponse aux grandes injustices de I’histoire®®. De plus,
I’émergence de la justice transitionnelle® vers la fin des années 1980 a, quant a elle,
¢largi la notion de responsabilité juridique au-dela des procédures pénales en mettant
en avant des mesures alternatives de justice et de réparation pour les victimes de
violations flagrantes du droit international des droits humains et de violations graves
du droit international humanitaire®.

Ce nouvel intérét pour la justice réparatrice suscita notamment le recours au

5 Ibidalap2.
6 Ibid.
57 Mayo Moran, « The Problem of the Past: How Historic Wrongs Became Legal Problems » (2019) 69
UTLJ 421 alap421.
8 Ibid ala p 426.
La justice transitionnelle fut développée en réponse aux changements politiques en Amérique latine et
en Europe de I’Est vers la fin des années quatre-vingt et le début des années quatre-vingt-dix Alors que
des régimes autoritaires s’effondraient sur les deux continents, un dilemme pratique se présenta :
comment rendre justice aux victimes de violations des droits humains commises par 1’ancien régime tout
en garantissant la stabilité politique en cette période de transition ? C’est dans ce contexte que quatre
processus politico-juridiques devinrent les pierres angulaires de la justice transitionnelle, soit les
procédures pénales, les commissions de vérité, les mesures de réparation et les réformes législatives,
politiques et judiciaires. Au fil des décennies, la justice transitionnelle s’imposa a titre de cadre normatif
dominant et d’outil pratique d’intervention pour répondre aux violations flagrantes des droits humains et
aux violations graves du droit international humanitaires dans une multitude de contextes, qui ne se limite
plus uniquement aux transitions vers la démocratie. Voir : Paige Arthur, « How “Transitions” Reshaped
Human Rights: A Conceptual History of Transitional Justice » (2009) 31:2 Hum Rts Q 321; Rapport du
Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et de garanties de non-
répétition, Pablo de Grieff, AG NU 21° sess, Doc ONU A/HRC/21/46 (9 aout 20212); Jennifer Balint,
Julie Evans et Nesam McMillan « Rethinking Transitional Justice, Redressing Indigenous Harm: A
Conceptual Approach» (2014) 8 Int J Transitional Justice 194.
Moran, supra note 57 a la p 426.

60



Femmes autochtones et discrimination au Canada 205

droit international devant des tribunaux domestiques pour tenter d’obtenir réparation
pour des injustices historiques. Malgré les nombreux obstacles procéduraux et
juridictionnels, dont I’épineuse question de la prescription et celle de I’intérét pour agir,
certaines de ces actions juridiques ont été fructueuses. Dans de tels cas, les instances
judiciaires ont su démontrer une ouverture face aux injustices historiques, entre autres
lorsque les cas devant elles concernent des violations graves et délibérées de droits
fondamentaux et que la preuve est accablante, comme ce fut notamment le cas dans
I’affaire Mutua portée devant les tribunaux anglais®!.

Cela dit, la question de la réparation des injustices historiques demeure
controversée. Certains auteurs y voient le risque d’ouvrir la porte a un déluge de
demandes ingérables, voire injustes pour les générations d’aujourd’hui qui n’y sont
pour rien®?, D’autres affirment qu’au contraire la réparation est un prérequis a la
guérison et la réconciliation®®, ou encore qu’il faille d’abord analyser la fagon dont
chaque régime de réparation est congu avant de pouvoir statuer sur leur bien-fondé®*.
Cela dit, peu importe la position défendue, un élément demeure : il existe des barricres
juridiques considérables a I’obtention de mesures de réparation pour des injustices
historiques.

Tout d’abord, il incombe de justifier pourquoi les sociétés d’aujourd’hui
seraient tenues de réparer les injustices du passé auxquelles elles n’ont pas participé.
Ensuite, il faut parvenir a expliquer pourquoi et comment les descendants des victimes
des injustices historiques peuvent réclamer réparation, alors que le préjudice a été subi
par leurs parents ou méme leurs ancétres. Finalement, il convient de déterminer ce qui
peut compter comme une réparation juste et adéquate, ce qui souléve, de surcroit, la
question de comment faire une telle détermination®.

Les difficultés émergent du fait qu’il faille faire le lien entre le passé et le
présent, tout en tentant de réparer ce qui est devenu irréparable en raison justement du
passage du temps®®. Bien que ces obstacles ne puissent étre ignorés, il importe aussi de

Cette affaire découlait de plaintes relatives aux actions brutales prises par le gouvernement britannique
face a la rébellion Mua Mua au Kenya entre 1954 et 1956. Aprés deux décisions judiciaires en sa
défaveur, 1’Etat anglais accepta d’indemniser les victimes : Mutua ¢ Foreign & Commonwealth Office,
[2011] EWHC (QB) 1913 (eng) ; Mutua ¢ Foreign & Commonwealth Office, [2012] EWHC (QB) 2678
(eng).

2 Michael R Marrus, « Official Apologies and the Quest for Historical Injustice » (2007) 6:1 J Human
Rights 75; Jeremy Waldron, « Superseding Historical Injustices » (2014) 103:1 Ethics 4; David Frum,
« The Impossibility of Reparations » The Atlantic (3 juin 2014), en ligne: <theatlantic.
com/business/archive/2014/06/the-impossibility-of-reparations/372041/>; Perez, supra note 54.
Rebecca Tsosie, « Acknowledging the Past to Heal the Future : The Role of Reparations for Native
Nations » dans Jon Miller et Rahul Kumar, dir, Reparations: Interdisciplinary Inquiries, Oxford, Oxford
University Press, 2023, 43; Francioni, supra note 13; Mari Matsuda, « Looking to the bottom : Critical
legal studies and reparations » dans Gary Peller, Kimberl¢ Crenshaw, Neil Gotanda et Kendall Thomas,
dir, Critical Race Theory : The Key Writings that Formed the Movement, New York, The New Press,
1995, 63.

Eric A Posner et Adrian Vermeule, « Reparations for slavery and other historical injustices » (2003) 103
Colum L Rev 689.

Janna Thompson, « Coming to terms with the past in Australia » dans Jon Miller et Rahul Kumar,
Réparations: Interdisciplinary Inquiries, New York, Oxford University Press, 2007, 69 a la p 69.
Matsuda, supra note 63 aux pp 70-73.

63

64

65

66



206 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

considérer le fait que les générations d’aujourd’hui bénéficient des injustices du passé,
lesquelles sous-tendent la construction de la société actuelle®’. Comprendre le passé a
partir des pratiques et des relations intergénérationnelles qui forment les collectivités
permet de mettre en lumiére I’importance de la réparation pour établir des relations plus
justes et promouvoir la réconciliation®®. En ce sens, la réparation se veut profondément
transformatrice®.

A ces défis s’ajoute le fait que de nombreuses injustices historiques
constituaient des actes qui étaient conformes aux lois de 1’époque, bien qu’elles soient
maintenant percues comme moralement répréhensibles et contraires aux standards
contemporains du droit international des droits humains’. L’exemple de ’esclavage
transatlantique est évocateur a cet égard. En effet, bien qu’il ne fasse aucun doute
aujourd’hui que I’esclavagisme est une pratique odieuse et répréhensible, en raison du
fait que celle-ci était profondément imbriquée dans les systémes juridiques, politiques
et économiques durant des centaines d’années, plusieurs considérent aujourd’hui que
le préjudice causé est simplement trop complexe pour que I’on puisse y remédier’!.
Cela dit, il ne s’agit pas d’un obstacle insurmontable & la réparation. Un exemple notoire
est la Convention de réglement relative aux pensionnats indiens™, qui prévoit une
indemnisation aux survivant.e.s, non seulement pour les actes illégaux subis dans les
pensionnats, mais également pour les dommages systémiques légalisés’.

67

Shelton, supra note 22 aux pp 429-47.

Thompson, supra note 65 aux pp 72-74.

Matsuda, supra note 63 a lap 74.

Moran, supra note 57 a la p 425.

« All efforts to secure redress for historic wrongs raise difficult legal and political issues. As we have
seen, the very nature of the claims means that they almost inevitably implicate key political and social
institutions including government actors and even law itself. But the scale and nature of chattel slavery
in the US magnifies these issues in a dramatic way. [...] Slavery was extensively regulated by law and
enforced through the legal system. The Constitution itself made room for slavery. In short, the wrongs
involved in slavery were massive and deeply interwoven into the very fabric of the American legal,

political, and economic system for hundreds of years. Complicating this further, the formal institution of
slavery ended over 150 years ago. We saw the challenges that courts in the residential school’s context
had addressing the difficult idea that the legal and political systems themselves were a central part of
what was now considered a historic wrong. Seeking redress for the institution of chattel slavery greatly
amplifies these difficulties. Some scholars, otherwise sympathetic to the idea of reparations, have
wondered aloud if slavery is simply ‘too big to remedy’. But I want to suggest that matters are more
nuanced »: Moran, supra note 57 aux pp 452-53.

Convention de réglement relative aux pensionnats indiens, 8 mai 2006, en ligne:

<residentialschoolsettlement.ca/French/settlement.htmI>.

Le systéme de pensionnat autochtone était non seulement autorisé et régi par la Loi sur les Indiens, mais
constituait de surcroit un outil délibéré pour atteindre un objectif politique bien précis, 1’assimilation des
peuples autochtones. Néanmoins, la Convention de réglement relative aux pensionnats indiens octroya
une indemnisation a tout.e.s les survivant.e.s du systéme via les paiements d’expérience commune pour
le fait d’avoir été retiré de force de sa famille pour étre mis dans une institution visant ’assimilation, soit
I’objectif méme du systeme. De plus, la Convention prévoyait aussi une indemnisation des survivant.e.s
victimes d’actes illégaux, tels des sévices physiques, abus sexuels et autres actes fautifs ayant causé de
graves conséquences psychologiques subis dans ces pensionnats, par l’entremise du processus
d’évaluation indépendant: Gouvernement du Canada, « Convention de reéglement relative aux
pensionnats indiens » en ligne: Relations Couronne-Autochtones et Affaires du Nord Canada
Wwww.rcaanc-cirnac.gc.ca. Voir aussi : Moran, supra note 57 aux pp 442-444.

68
69
70
71

72

73



Femmes autochtones et discrimination au Canada 207

Or, du point de vue du droit international, la responsabilité de 1’Etat ne sera
engagée que s’il y a eu un manquement a un engagement international’*. L’existence
d’une telle obligation est un prérequis a la responsabilité internationale. Cependant, les
traités internationaux de protection des droits de la personne sont considérés comme
n’ayant qu’une portée prospective, c’est-a-dire qu’ils ne sont contraignants pour les
Etats parties qu’a partir du moment de leur ratification. Par conséquent, le principe de
I’intertemporalité constitue un obstacle juridique de taille aux revendications basées sur
des injustices historiques”. En quelque sorte, ce principe crée une coupure temporelle
entre les faits des Etats avant ’émergence du droit international des droits humains et
ceux survenus depuis cette période. En découle un droit de la responsabilité modulé par
la période historique en cause. Seules les injustices historiques dont 1’illégalité en vertu
du droit international au moment des faits peut étre démontrée pourront engager la
responsabilité internationale de I’Etat’®, exception faite des faits illicites & caractére
continu ou composite, tel qu’il sera discuté plus en détail ici-bas.

II. Réparation et colonialisme de peuplement

La réparation des injustices historiques demeure largement tributaire de la
volonté politique et de I’acceptation d’un tel devoir par 1’Etat”’. Considérant que 1’Etat
est généralement celui qui a perpétré les injustices a 1’égard desquelles les peuples
autochtones demandent réparation aujourd’hui, il existe un conflit d’intérét bien réel
quand vient le temps d’y répondre. Puisque 1’Etat porte a la fois le chapeau de juge et
d’accusé, il est particuliérement difficile de déterminer le standard de justice approprié,
surtout lorsque les actions étatiques en cause étaient conformes aux lois de 1’époque’®.
Ceci est d’autant plus vrai étant donné que les conceptions autochtones de la justice

peuvent différer considérablement de celles de 1’Etat™.

Conséquemment, le recours au droit international pour appuyer des demandes
de réparation pour les préjudices causés par le colonialisme de peuplement permet de
mitiger cette difficulté tout en apportant une assise juridique aux revendications
autochtones®. Cette derniére est essentielle afin d’éviter que ’octroi de mesures de
réparation ne demeure tributaire de la volonté politique des autorités étatiques, laquelle

™ «Le fait de I’Etat ne constitue pas une violation d’une obligation internationale 4 moins que I’Etat ne

soit lié par ladite obligation au moment ou le fait se produit » : Articles, supra note 15, Premicre partie,
Chapitre III, art 13.

Shelton, supra note 22 aux pp 457-62.

76 Ibid ala p 460.

"7 Dinah Shelton considére néanmoins que de nombreuses injustices historiques a 1’égard des peuples
autochtones étaient illégales au moment des faits en vertu du droit national ou international en vigueur,
ce qui milite selon elle en faveur de I’octroi de mesures de réparation : Dinah Shelton, « Reparations for
Indigneous Peoples : the Present Value of Past Wrongs » dans Federico Lenzerini, dir, Reparations for
Indigenous Peoples : International and Comparative Perspectives, New Y ork, Oxford University Press,
2008,47 alap 48.

Meredith Gibbs, « Using restorative justice to resolve historical injustices of Indigenous peoples » (2009)
12:1 Contemporary Justice Rev 45 a la p 47.

™ Ibid.

%0 Ibid.

75

78



208 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

est souvent manquante. Or, les revendications autochtones sont généralement décrites
comme visant des « injustices historiques », ce qui les positionne au-dela de la portée
du régime international de protection des droits de la personne. Toutefois, je crois que
cette caractérisation est inexacte et ne prend pas adéquatement en compte le contexte
particulier du colonialisme de peuplement. A mon avis, une meilleure conceptualisation
des revendications autochtones est nécessaire.

A. Les particularités des revendications autochtones

Plusieurs éléments distinguent les revendications autochtones des autres types
de demande de réparation pour des injustices dites historiques. Tout d’abord, I’article
premier commun aux deux pactes des Nations unies relatifs aux droits de la personne
adoptés en 1966 reconnait le droit des peuples a I’autodétermination®!. Considérant que
les revendications autochtones émanent justement de « peuples », celles-ci ne peuvent
étre considérées comme étant de nature purement « privée »%2. D’ailleurs, lorsque les
peuples autochtones revendiquent des droits culturels et politiques, ils le font
généralement a titre d’entité politique distincte. Ce n’est pas le cas de la plupart des
autres groupes demandant réparation pour des injustices historiques83. Cette posture
politique particuliere engendra d’ailleurs un mouvement de mobilisation globale qui
s’échelonna sur plusieurs décennies et mena a la reconnaissance d’un statut particulier
pour les peuples autochtones en droit international, lequel fut consacré par 1’adoption
de la Déclaration des Nations unies sur les droits des peuples autochtones (ci-apres
«la Déclaration »)3*.

A cet égard, il est opportun de noter que la reconnaissance de ce statut
particulier est accompagnée d’une normativité propre et évolutive, laquelle comprend
un droit a la réparation spécifique pour les peuples autochtones. La Déclaration énonce
notamment un droit général d’accés a des procédures justes et équitables pour le
réglement de conflits et de différends, ainsi qu’a des voies de recours efficaces pour les
violations des droits individuels et collectifs des peuples autochtones®. A celui-ci

PIDCP, supra note 33; Pacte international relatif aux droits économiques, sociaux et culturels, 16
décembre 1966, 993 RTNU 3 (entrée en vigueur: 3 janvier 1976, adhésion du Canada: 19 mai 1976)
[PIDESC].

Francioni supra note 13 a la p 28.

Tsosie, supra note 63 a la p 44.

En préambule, la Déclaration affirme que « les peuples autochtones sont égaux a tous les autres peuples,
tout en reconnaissant le droit de tous les peuples d’étre différents, de s’estimer différents et d’étre
respectés en tant que tels » : Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, Doc
oft AG NU, 61° sess, supp n53, Doc NU A/61/53 (13 septembre 2007) [UNDRIP]. En ce sens, le statut
particulier des peuples autochtones en droit international ne signifie pas qu’ils ne bénéficient pas des
mémes droits que tous les autres peuples reconnus par le droit international. Au contraire, un corpus
normatif particulier a été développé et codifi¢ dans la Déclaration afin répondre a leurs besoins et
aspirations, en établissant « les normes minimales nécessaires a la “dignité, a la survie et au bien-
étre ”des peuples autochtones » dans un contexte ou ils « continuent de faire face a la dépossession de
leurs terres et ressources, a la discrimination, a I’assimilation forcée et a d’autres violations de leurs
droits humains » : Communiqué conjoint sur la mise en ceuvre, Rés AG 61/295 (Annexe), 68° sess, supp
n'149, Doc NU A/61/49 (2007).

85 Ibid, art 40.



Femmes autochtones et discrimination au Canada 209

s’ajoute des dispositions visant des droits spécifiques, soit un devoir de réparation
incombant aux Etats en cas de violation du droit des peuples autochtones et des
individus de ne pas subir s’ assimilation forcée®’; dans I’éventualité d’une relocalisation
consentie®’; a 1’égard des biens culturels, intellectuels, religieux et spirituels®®; ainsi que
pour toute perte, confiscation, occupation, exploitation ou dégradation de leurs terres,
territoires et ressources traditionnelles « sans leur consentement préalable, donné
librement et en connaissance de cause ».

Pour sa part, la Convention (n° 169) relative aux peuples autochtones et
tribunaux de 1’Organisation internationale du travail — le seul instrument juridique
international contraignant traitant spécifiquement des droits des peuples autochtones —
prévoit un droit & une indemnisation équitable pour tout dommage subi en raison
d’activités de prospection miniere ou d’exploitation des ressources sur les terres des
peuples autochtones®. Elle stipule également un droit a la réparation lorsque le
déplacement des peuples autochtones des terres qu’ils occupent est jugé nécessaire et a
été effectué « avec leur consentement, donné librement et en toute connaissance de
cause »’L.

Aux fins de la présente discussion, il est néanmoins important d’insister ici sur
le fait que ces instruments juridiques ne prémunissent les peuples autochtones que
contre les violations prospectives de leurs droits, sans offrir de remeéde quant aux
nombreuses incidences passées ou ceux-ci n’ont pas €té respectés, encore moins pour
les dommages leur ayant été infligés par le colonialisme de peuplement, tel le déni de
leur souveraineté®?. N’en demeure pas moins que Dexistence de cette normativité
relative au droit a la réparation propre aux peuples autochtones distingue ces derniers
des autres groupes revendiquant des mesures réparatrices pour des injustices
historiques.

Drailleurs, plusieurs procédures spéciales du Conseil des droits de I’homme
des Nations unies se sont penchées récemment sur la question de 1’obligation de
réparation des Etats pour leurs pratiques coloniales et au legs des violations flagrantes
des droits de la personne en ayant résulté®>. Notamment, dans un rapport transmis a

86 Ibid, art 8.

87 Ibid, art 10.

88 Ibid, art 11.

89 Ibid, art 28.

Convention (no 169) relative aux peuples indigénes et tribaux, 72RTNUS9 (entrée en vigueur: 5
septembre 1991), art 15.

o' Ibid, art 16.

2 Claire Charters, « Reparations for Indigenous Peoples: Global International Instruments and
Institutions » dans Federico Lenzerini, dir, Reparations for Indigenous Peoples: International and
Comparative Perspective, Oxford, Oxford University Press, 2008, 163 a la p 164.

Voir notamment : Fabian Salvioli, Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la
réparation et des garanties de non-répétition, Rapport sur les mesures de justice transitionnelle et
approches a adopter face aux legs des violations graves des droits humains et du droit international
humanitaire commises dans les contexte coloniaux, Doc off AG NU, 76° sess, point 75b, Doc NU
A/76/180 (22 juillet 2021); Mécanisme d’experts sur les droits des peuples autochtones, Rapport sur le
droit a la terre tel que consacré par la Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples
autochtones : Une approche axée sur les droits de I’homme, Doc off AG NU, 45° sess, points 3 et 5, Doc

93



210 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

I’Assemblée générale des Nations unies en juillet 2021, le Rapporteur spécial sur la
promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et des garanties de non-répétition
insiste sur I’importance des mesures de réparation, incluant les garanties de non-
répétition, pour renverser le legs des violations graves des droits des peuples
autochtones commises dans les contextes coloniaux®*.

De plus, de nombreuses demandes de réparations émises par des peuples
autochtones s’appuient sur des instruments juridiques anciens, tels des traités
historiques conclus entre les nations autochtones et les puissances coloniales®®. De
fagon corolaire, les revendications autochtones visent souvent la restitution de terres,
en raison de leur relation particuliere avec leurs territoires ancestraux et de la
dépossession qu’ils ont vécue au cours du processus de colonisation. En contraste, la
plupart des revendications relatives aux autres types d’injustices dites historiques
insistent plutot sur I’indemnisation des dommages subis®®.

Finalement, les revendications autochtones d’aujourd’hui sont généralement a
la fois historiques et contemporaines. En effet, le colonialisme de peuplement est la
cause sous-jacente des nombreux des enjeux actuels affectant les peuples autochtones.
Un exemple éloquent de cette réalité est 1’échec de 1’Etat canadien de protéger
adéquatement les femmes et les filles autochtones contre toutes les formes de
violence®’. Au courant de deux derniéres décennies, de nombreux rapports préparés par
des instances internationales et étatiques de méme que par la société civile ont fait état
de I’ampleur de cette crise.

NU A/HRC/45/38 (15 juillet 2020) ; Rapporteuse spéciale sur les formes contemporaines de racisme, de
discrimination raciale, de xénophobie et d’intolérance raciale, Rapport sur les réparations dues au titre
de la discrimination raciale qui trouve son origine dans 1’esclavage et le colonialisme, Doc off AG NU,
74° sess, point 70b), Doc NU A/74/321 (21 aout 2019) ; Mécanisme d’experts sur les droits des peuples
autochtones, Action menée aux fins de la mise en ceuvre de la Déclaration des Nations Unies sur les
droits des peuples autochtones : reconnaissance, réparation et réconciliation, Doc off AG NU, 12°, point
8, Doc NU A/HRC/EMRIP/2019/Rev.1 (2 septembre 2019).

Salvioli, supra note 93.

Par exemple, la Couronne britannique conclut onze traités avec de nombreuses Premiéres Nations entre
1871 et 1921 afin de permettre I’expansion de la colonisation vers 1’ouest par 1’obtention de territoires.
Ces traités sont aujourd’hui 1’objet de disputes entre I’Etat et les Premiéres Nations concernées, en raison
notamment d’interprétation distincts de concepts clés tels la propriété, d’erreurs de traduction et d’une
mise en ceuvre inadéquates de la part des autorités étatiques. Voir notamment : Chris Allard, « Relations
between Canada and First Nations in the West (1867-1900) : The Numbered Treaties, Indian Act, and
Loss of Aboriginal Autonomy » (2015) 4 HPS Journal 1; Jill StGermain, Indian Treaty-Making Policy
in the United States and Canada, 1867—1877, Lincoln, University of Nebraska Press, 2001.

Francioni, supra note 13 alap 28.

Voir notamment : Canada: Stolen Sisters : 4 Human Rights Response to Discrimination and Violence
against Indigenous Women in Canada, Amnesty international, 2004; Colombie Britanique: Missing
Women Commission of Inquiry, Forsaken: Nobodies: How and Why We Failed the Missing and
Murdered Women, vol 2B Victoria et Vancouver, Colombie Britanique 2012; Human Rights Watch,
Those who take us away: Abusive Policing and Failures in Protection of Indigenous Women and Girls
in Northern British Columbia, Canada New York, HRW, 2013 [HRW]; Royal Canadian Mounted Police,
Missing and Murdered Aboriginal Women: A National Operational Overview (Ottawa: RCMP, 2014)
[RCMP]; Canada, Enquéte nationale sur les femmes et les filles autochtones disparues et assassinées,
Réclamer notre pouvoir et notre place: Rapport final de I’Enquéte nationale sur les femmes et les filles
autochtones disparues et assassinées, en ligne: <miwg-ffada.ca/> (Commissaire en chef: Marion Buller).

94
95

97



Femmes autochtones et discrimination au Canada 211

Parmi ceux-ci, le rapport de la Commission interaméricaine des droits de
I’homme sur la situation des femmes autochtones en Colombie-Britannique détaille les
nombreux manquements de 1’Etat canadien quant a ses obligations émanant du droit
international de protection des droits humains. En effet, la Commission identifie a la
fois le défaut de I’Etat de garantir les droits a la non-discrimination, & la non-violence
et a I’égalité des femmes et des filles autochtones, et de remplir son obligation positive
de faire preuve de diligence raisonnable en prenant les mesures nécessaires pour
prévenir, sanctionner et remédier a ces violations. Puis, la Commission conclut que les
violations d’aujourd’hui ne peuvent étre expliquées sans porter un regard sur le passé
et comprendre 1’historique de colonisation et les politiques mises en place au fil de
I’histoire canadienne ayant vulnérabilisé les femmes et les filles autochtones au
Canada®®.

De fagon similaire, en 2019, la Commission d’enquéte sur les relations entre
les Autochtones et certains services publics au Québec (ci-aprés « Commission
Viens ») conclut ce qui suit dans son rapport final : « au terme de 1’exercice, il me
semble impossible de nier la discrimination systémique dont sont victimes les membres
des Premicres Nations et les Inuits dans leurs relations avec les services publics ayant
fait ’objet de I’enquéte »*°. Pour expliquer ce constat, la Commission Viens identifie
en téte de liste, parmi une série de facteurs, I’héritage colonialiste, qui place encore
aujourd’hui les membres des peuples autochtones et leurs communautés « dans des
situations de grande vulnérabilité culturelle, relationnelle, sociale et économique »,
laquelle est manifeste dans « I’écart important qui les sépare du reste de la population
en matiére de conditions de vie et de conditions de santé »'%.

Bref, les peuples autochtones n’ont pas souffert d’injustices a un moment
précis dans I’histoire, mais ils ont plutdt subi un flot constant et persistant d’injustices
des les premiers jours de la colonisation jusqu’a 1’époque actuelle. Dans 1’ensemble, il
est donc indéniable que les revendications des peuples autochtones pour obtenir
réparation se distinguent a plusieurs égards des autres types de demandes pour des
injustices dites historiques. Non seulement sont-elles distinctes, mais elles peuvent
difficilement étre décrites comme uniquement historiques, compte tenu de leur
caractere continu qui se manifeste aujourd’hui par des violations contemporaines.

B. Le fait internationalement illicite a caractére continu

\

Comme discuté ci-haut, une action ou omission attribuable a 1’Etat
n’engendrerait sa responsabilité internationale que si celle-ci constituait, au moment
des faits, une violation d’une obligation internationale!®!. L’ origine ou la nature de cette

% OEA, Commission interaméricaine des droits de I’homme, Missing and Murdered Indigenous Women

in British Columbia, Canada, OEA/Ser.L/V/II/Doc. 30/14, rev 1 (2014).

Québec, Commission d’enquéte sur les relations entre les Autochtones et certains services publics,
Rapport Synthése : Ecoute, Réconciliation et Progrés (2019) (Président : Jacques Viens) a la p 11
[Commission Viens].

100 Ihid alap 12.

U Articles, supra note 15, Premiére partie, Chapitre premier, art 2.

99



212 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

obligation internationale n’importe pas, que celle-ci soit coutumiére, conventionnelle,
émanant des principes généraux du droit ou méme d’un acte unilatéral de I’Etat'*2. 11
s’agit d’ailleurs de 1’une des particularités du régime international de la responsabilité
de I’Etat qui, contrairement a d’autres systémes juridiques, ne fait pas de distinction
entre la responsabilité contractuelle et délictuelle'®®. Peu importe la source de
I’obligation, le régime opere de la méme fagon. L’¢élément déterminant est plutot le
moment ou I’obligation internationale en cause est entrée en vigueur a 1’égard de I’Etat
visé, puisque «le fait de 1’Etat ne constitue pas une violation d’une obligation
internationale 4 moins que I’Etat ne soit li¢ par ladite obligation au moment ou le fait
se produit »'%,

En d’autres mots, « pour que la responsabilité d’un Etat soit engagée [...] [il
faut que] la violation ait lieu au moment ot 1’Etat était li¢ par 1’obligation »'%. Ce
principe de I’intertemporalité est d’application générale et vise a offrir une garantie aux
Etats que le droit international ne sera pas appliqué de fagon rétroactive!®. Il découle
de considérations ¢lémentaires d’équité. Celles-ci stipulent que tous ceux et celles qui
sont assujettis a la loi devraient avoir la possibilité de connaitre le contenu des régles
de droit afin de pouvoir s’appuyer sur celles-ci pour dicter leurs actions.
Conséquemment, il est généralement considéré injuste d’imposer de nouvelles normes
de conduites apres les faits et de juger les actions préalables a ces normes en fonction
de celles-ci'?”. Ce principe est applicable a priori a 1’égard de toutes les obligations
internationales, incluant celles acceptées comme étant des normes de jus cogens'.

Cela dit, encore faut-il déterminer comment les obligations internationales des
Etats s’inscrivent dans le temps. Les articles apportent des précisions a cet égard en
distinguant deux catégories de fait illicite : les violations achevées et celles qui ont un
caractére continu'®, Pour déterminer si le fait illicite en question entre dans la premiére
ou la seconde catégorie, il faut considérer a la fois 1’obligation primaire et les

12 CDI, supra note 14 a lap 133.

13 Ibid alap 134.

% Articles, supra note 15, Premiére partie, Chapitre 111, art 13.

105 CDI, supra note 14 a la p 140.

106 Ihid alap 141.

197 Shelton, supra note 77 a la p 68.

% CDI, supra note 14 & la p 143. Francesco Francioni soutient néanmoins que le principe de
I’intertemporalité ne devrait pas couvrir les cas de violations les plus fragrantes des droits humains et du
droit international humanitaire, méme en 1’absence d’instruments internationaux en vigueur au moment
des faits, puisque ceci équivaudrait a dire que les actes de génocide, de déportation de masse et de
privation des moyens de subsistance des peuples autochtones étaient légaux au moment de leur
commission, une position difficilement défendable eu égard aux principes généraux de droit reconnus
par ’ensemble des nations selon lui : Francioni, supra note 13 a la p 43.

« 1. La violation d’une obligation internationale par le fait de I’Etat n’ayant pas un caractére continu a
lieu au moment ou le fait se produit, méme si ses effets perdurent.

2. La violation d’une obligation internationale par le fait de I’Etat ayant un caractére continu s’étend sur
toute la période durant laquelle le fait continue et reste non conforme a I’obligation internationale ;

3. La violation d’une obligation internationale requérant de I’Etat qu’il prévienne un événement donné
se produit au moment ou I’événement survient et s’étend sur toute la période durant laquelle I’événement
continue et reste non conforme a cette obligation » : Articles, supra note 15, Premiere partie, Chapitre
111, art 14.

109



Femmes autochtones et discrimination au Canada 213

circonstances de ’espéce!!’. Toutefois, « un fait illicite [n’aura] pas un caractére
continu simplement parce que ses effets ou ses conséquences s’étendent dans le
temps »!!L. C’est la violation comme telle qui doit étre continue.

En appliquant la notion de fait illicite a caractére continu, des instances
internationales ont établi leur compétence ratione temporis dans des affaires portant sur
des faits survenus avant la ratification par I’Etat visé du traité de protection des droits
de la personne en cause. Un exemple notoire est le cas des disparitions forcées ou
involontaires''?. La Cour interaméricaine des droits de ’homme a notamment jugé que,
lorsqu’une personne est victime de disparition forcée avant 1’adhésion par I’Etat en
question de la Convention américaine relative aux droits de [’homme''* (ou de
I’acceptation de sa compétence), ce dernier pourra néanmoins engager sa responsabilité
internationale si le sort de la personne disparue n’est toujours pas connu a la suite de la
ratification (ou de lacceptation de la compétence de la Cour)''*. Autrement dit, la
violation des droits de la personne résultant de la disparition forcée ou involontaire
continue tant et aussi longtemps que I’affaire n’est pas résolue!!®. Le cas échéant, une
instance judiciaire peut se considérer compétente ratione temporis pour les violations
qui continuent apres la date de la ratification.

Cette méme logique peut étre applicable a nombre d’autres types de violations.
Par exemple, dans ses commentaires sur I’article 14, la Commission de droit
international a expliqué que « la question de savoir si une expropriation est un fait
illicite “achevé” ou continu dépend, dans une certaine mesure, du contenu de la régle
primaire censée avoir été violée ». Ainsi, les expropriations conformes a la loi en
vigueur au moment des faits constitueront un fait achevé, alors que celles contraires au
droit, soit en présence d’une occupation de facto, rampante ou déguisée, pourront

donner lieu a un fait illicite continu''®.

10 CDI, supra note 14 a lap 147.

" Ibid alap 148.

112 Larticle 8 de la Convention internationale pour la protection de toutes personnes contre les disparitions

forcées, prévoit clairement le caractére continu de ce type de violation : 2716 RTNU 48088 (entrée en

vigueur : 23 décembre 2010).

Convention américaine relative aux droits de I’homme, 22 novembre 1969, 1144 RTNU 123 (entrée en

vigueur : 27 aott 1979).

« The Court considers Mr. Nicholas Blake’s disappearance as marking the beginning of a continuing

situation and will decide about the actions and effects subsequent to the date on which Guatemala

accepted the competence of the Court » : Blake ¢ Guatemala (1998) Inter-Am, Ct HR (Sér C), n° 36,

para 67.

« Les Etats parties a la présente Convention s'engagent a adopter, dans le respect de leurs procédures

constitutionnelles, les mesures législatives nécessaires pour qualifier le délit de disparition forcée des

personnes et pour le sanctionner d'une peine appropriée, proportionnelle a son extréme gravité. Ce délit
est considéré comme continu ou permanent tant que la destination de la victime ou le lieu ou elle se
trouve n'ont pas été déterminés. » [Emphase ajoutée] : Convention interaméricaine sur les disparitions
forcées de personne, Belém do Para, Brésil, 9 juin 1994, lors de la vingt-quatriéme session ordinaire de

I’ Assemblée générale (entrée en vigueur : 28 mars 1996), art III.

16" Dans Papamichallopoulos ¢ Gréce (1993), 260-B CEDH (Sér A), la Cour européenne des droits de
I’homme conclut a une violation continue du droit a la jouissance paisible d’un bien saisi sans
expropriation formelle environ huit ans avant que la Gréce ne reconnaisse sa compétence; Similairement,
dans Loizidou ¢ Turquie (1996), 1996-VI CEDH (Sér A) 2216, la Cour européenne des droits de ’homme

113

114

115



214 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

A mon avis, une logique analogue s’impose quant a une portion importante
des revendications autochtones visant des allégations de dépossessions territoriales
effectuées par les puissances colonisatrices en contravention des traités signés avec les
peuples autochtones ou encore sur la base de doctrines juridiques, telles la ferra
nullius'""” et la doctrine de la découverte!'!®, lesquelles ont été subséquemment
invalidées. Notons a cet égard que la Cour supréme du Canada a conclu que la doctrine
de la terra nullius ne s’est jamais appliquée au Canada''®. Par ailleurs, la Loi sur la
Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, adoptée par le
Parlement en 2021 a titre de véhicule de mise en ceuvre de la Déclaration, affirme
notamment que « les doctrines de la découverte et de terra nullius, sont racistes,
scientifiquement fausses, juridiquement sans valeur, moralement condamnables et
socialement injustes »'2°. Par conséquent, de telles dépossessions territoriales des
peuples autochtones pourraient aussi constituer une violation a caractére continu, tant
et aussi longtemps qu’il n’y a pas eu cessation.

Qui plus est, la distinction entre les violations achevées et celles qui sont
continues, est particuliérement pertinente en ce qui a trait aux violations des droits
culturels et politiques. Dans ’affaire Lovelace ¢ Canada, le Comité des droits de
I’homme des Nations unies estima qu’il était compétent pour examiner la plainte de
Sandra Lovelace, bien que celle-ci elit perdu son statut « Indien » en raison de son
mariage a un non-autochtone avant la ratification par le Canada du Pacte international

a jugé que I’expropriation d’un bien en vertu de la Constitution de la République turque de Chypre-Nord
de 1985, laquelle est considérée sans effet juridique en droit international, était illicite, de telle sorte que
le refus persistant de 1’Etat d’accés a son bien par la requérante constituait une violation continue qui
s’était poursuivie apres 1’acceptation de la compétence de la Cour par la Turquie en 1990.
Dans I’avis consultatif sur le Sahara Occidental, la Cour internationale de justice expliqua que
I’expression terra nullius était un terme juridique développé pour permettre 1’acquisition de la
souveraineté par ’occupation d’un territoire considéré « sans maitre ». Or, la Cour nota que cette
doctrine fut utilisée par les puissances coloniales pour justifier I’imposition de leur souveraineté sur des
territoires occupés par des peuples ayant une organisation sociale et politique bien établie. La Cour
estima ainsi que ces territoires ne pouvaient étre considérés comme terra nullius. Par conséquent, elle
conclut que la souveraineté a 1’égard de ces territoires ne pouvait s’acquérir unilatéralement par
I’occupation : Sahara occidental, Avis consultatif, [1975] C1J rec 12 a la p 39.
La doctrine de la découverte a souvent été employée pour justifier I’appropriation de territoires occupés
par des peuples autochtones et la subjugation de ceux-ci par les puissances coloniales. Reposant sur la
prétendue supériorité raciale des Européens chrétiens et issue de bulles pontificales de 1’époque dite des
« grandes découvertes » de I’Europe, elle est aujourd’hui considérée par la communauté internationale
comme étant « scientifiquement fausse, juridiquement sans valeur, moralement condamnable et
socialement injuste » : UNDRIP, supra note 84, préambule alinéa. En 2014, dans un rapport se penchant
sur cette doctrine, I’Instance permanente sur les questions autochtones concluait que « la doctrine de la
découverte est importante pour le monde, a cause non seulement des exactions commises par le passé
mais encore de ses conséquences de grande portée qui se font encore sentir aujourd’hui » et appelait a la
mise en place de procédures et mécanismes de réparation aux niveaux international, régional et national
pour enclencher des processus nécessaires de décolonisation : Instance permanente sur les questions
autochtones, Etude des effets de la doctrine de la découverte sur les peuples autochtones, y compris les
mécanismes, procédures et instruments de réparation, Doc off CES NU, 2014, Doc NU
E/C.19/2014/3aux paras 32 a 38.
"9 Nation Tsilhqot'in c. Colombie-Britannique, 2014 CSC 44, [2014] 2 RCS 256 au para 69.
120 Loi sur la Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, LC 2021, ¢ 14, 9¢ alinéa
du préambule.

117

118



Femmes autochtones et discrimination au Canada 215

relatif aux droits civils et politiques'?'. Pour justifier cette posture, le Comité s’appuya
sur la notion de fait illicite continu et ’appliqua a I’article 27 du Pacte'?2, lequel garantit
les droits culturels des personnes appartenant a une minorité ethnique, religieuse ou
linguistique'?*. 11 conclut ainsi & ’existence d’une violation continue du Pacte du fait
que la perte du statut « Indien» empéchait Sandra Lovelace d’appartenir a sa
communauté, d’y vivre et ainsi d’avoir accés a sa culture et sa langue autochtone!'?*,
Par conséquent, il ressort de ces conclusions que lorsqu’une violation a un caractére
continu, « un comportement qui a commencé a un moment donné dans le passé et qui
constituait (ou, si la régle primaire pertinente avait été en vigueur pour I’Etat a I’époque,
aurait constitué¢) une violation a cette date peut se poursuivre et donner naissance a un
fait illicite continu dans le présent »'%.

C. Le colonialisme de peuplement : continu et composite

Le colonialisme de peuplement se caractérise par sa « logique d’¢élimination »,
laquelle vise a assurer le remplacement permanent des peuples autochtones pour faire
place a une société coloniale incontestée!'2®. Pour construire cette société dominante sur
les territoires des peuples autochtones autrefois libres, I’Etat colonial doit parvenir a les
faire disparaitre en tant qu’entités politiques distinctes, puisque leurs revendications
pour le respect de leur souveraineté sont incompatibles avec le projet colonial'?’. En ce
sens, le colonialisme de peuplement doit étre compris comme un « génocide
structurel »'?® visant la dissolution des sociétés autochtones par un processus continu
congu pour les déposséder de leur souveraineté, de leurs territoires et de leurs identités
culturelles et politiques distinctes'?’. Cette dépossession n’est pas qu’historique,

121 PIDCP, supra note33.

122« Dans les FEtats ou il existe des minorités ethniques, religieuses ou linguistiques, les personnes
appartenant a ces minorités ne peuvent étre privées du droit d’avoir, en commun avec les autres membres
de leur groupe, leur propre vie culturelle, de professer et de pratique leur propre religion, ou d’employer
leur propre langue » : ibid, art 27.

'3 Sandra Lovelace ¢ Canada, Communication No. R.6/24 (29 décembre 1977) Doc NU Supp. No. 40
(A/36/40) 166 (1981), aux paras 10-11.

124 Ibid au para 15.

125 CDI, supra note 14 alap 151.

Wolfe, « Settler colonialism and the elimination of the native », supra note 6. Voir aussi : Wolfe, Settler

colonialism, supra note 6; Veracini, supra note 6; Emma Battel Lowman et Adam J Barker, supra note

6.

James Tully, « The struggles of Indigenous peoples for and of freedom » dans Duncan Ivison, Paul Patton

et Will Sanders, dir, Political Theory and the rights of Indigenous peoples, Cambridge, Cambridge

Univers'ty Press, 2000, 36 aux pp 39-40.

L’expression « génocide structurelle » a été mise de ’avant par ’anthropologue australien Patrick Wolfe

afin de décrire les spécificités du colonialisme de peuplement et la logique de 1’élimination, sans

minimiser I’impact de recourir au terme génocide en le qualifiant. Selon lui, cette expression évite de
créer une hiérarchie entre les victimes de génocide et met en évidence la persistance des structures du
colonialisme de peuplement. Wolfe suggére que I’assimilation pratiquée par les Etats coloniaux constitue

I’'une des deux alternatives restantes lorsque 1’expulsion n’est pas possible ; ’autre option étant les

massacres comme lors de I’Holocauste : Wolfe, « Settler colonialism and the elimination of the native »,

supra note 6 a la p 403.

Ibid. Voir aussi: Linda Tuhiwai Smith, Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous Peoples,

Dunedin, University of Otago Press, 1999, 28; Tully, supra note 127 aux pp 39-40.

126

127

128

129



216 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

puisqu’elle perdure au sein méme de D’architecture de 1’Etat, étant reproduite par
I’opération de ses structures et de ses pratiques'°.

Au Canada, la confédération de 1867 modifia drastiquement la relation entre
les peuples autochtones et la Couronne. Adoptée unilatéralement par 1’Etat, la
Constitution du Dominion du Canada stipule que « les Indiens et les terres réservées
pour les Indiens » relévent de 1autorité 1égislative exclusive du parlement!®!. En vertu
de cette derniére, le parlement adopta en 1876 la Loi sur les Indiens, laquelle accorde a
I’Etat de vastes pouvoirs quant aux structures politiques, aux modes de gouvernances,
a I’administration des terres et a I’éducation des peuples autochtones!32. L’objectif de
cette loi était non-équivoque dés son adoption, comme I’affirma au parlement le
Premier ministre de I’époque en 1887 : « the great aim of our legislation has been to
do away with the tribe system and assimilate the Indian people in all respects with the
inhabitants of the Dominion »'*. Bien que les droits ancestraux et issus de traités des
peuples autochtones aient été enchissés dans la constitution en 198234 et que la Loi sur
les Indiens ait été modifiée a plusieurs reprises au courant du dernier si¢cle et demi,
cette structure constitutionnelle et législative sous-jacente demeure en vigueur au
Canada encore aujourd’hui.

De fagon analogue aux disparitions forcées ou aux expropriations illicites, les
violations des droits des peuples autochtones en contexte colonial demeureront
irrésolues tant et aussi longtemps que le colonialisme de peuplement continuera d’étre
reproduit par les structures de I’Etat. Ainsi, caractériser les revendications autochtones
comme ne visant que des « injustices historiques » occulte la véritable nature du
préjudice causé par le colonialisme de peuplement en plus de restreindre indument la
portée de I’obligation de réparation incombant & I’Etat canadien. En ce sens, concevoir
les revendications autochtones comme visant des violations a caractére continu semble
plus adéquat.

Drailleurs, la plupart (sinon la totalit¢) de ces revendications ne visent pas
exclusivement une injustice historique fixée dans le temps. Au contraire, elles portent
plutot sur des injustices dont la source est historique, mais dont les effets déléteres
continuent dans le temps et constituent eux-mémes des violations de leurs droits. Ces
revendications visent notamment les conséquences de la doctrine de la découverte qui,
encore aujourd’hui, sont bien tangibles et se manifestent par « la dépossession continue
de leurs terres, territoires et ressources, la suppression massive de leurs institutions
politiques et juridiques, les pratiques discriminatoires visant a détruire leurs cultures
[et] le défaut, a ce jour, de respect des traités, accords et autres arrangements » conclues

130 Wolfe, supra note 6; Veracini, supra note 6 ; Emma Battel Lowman et Adam J Barker, supra note 6.

31 Loi constitutionnelle de 1867 (R-U), 30 & 31 Vict, ¢ 3, art 91(24), reproduit dans LRC 1985, ann II, no
5.

Loi sur les Indiens, supra note 2.

Sessional papers, vol. 20b, Session of the 6th Parliament of the Dominion of Canada, 1887, 37.

Droits des peuples autochtones du Canada, art 35, Partie 11 de la Loi Constitutionnelle de 1982,
constituant I’annexe B de la Loi de 1982 sur le Canada (R-U), 1982, ¢ 11.

132
133
134



Femmes autochtones et discrimination au Canada 217

par le passé!®.

En ce sens, analyser les revendications autochtones a partir de la notion de fait
internationalement illicite a caractére continu permet de prendre en compte le contexte
particulier du colonialisme de peuplement. Autrement dit, le fait que les comportements
étatiques a la base des revendications autochtones aient commencé avant I’émergence
du régime international de protection des droits de la personne n’est pas suffisant pour
faire de ces violations des « injustices historiques ». Dés lors que ces comportements
se poursuivent dans le temps jusqu’a 1’époque contemporaine, ils engendrent
nécessairement une obligation de réparation pour I’Etat canadien. A cet égard, il est
opportun de noter que, dans son rapport final, I’Enquéte nationale sur les femmes et les
filles autochtones disparues et assassinées (ci-aprés « ENFFADA ») conclut a
I’existence d’un génocide commis par le Canada envers les peuples autochtones et,
conséquemment, d’une obligation de cessation et de réparation lui incombant!3®.

Qui plus est, TENFFADA affirme que ce génocide constitue un fait
internationalement illicite composite!'3”. Selon la Commission du droit international, le
fait internationalement illicite composite est«la violation d’une obligation
internationale par I’Etat 4 raison d’une série d’actions ou d’omissions, définie dans son
ensemble comme illicite »'3®. Ainsi, la responsabilité internationale de I’Etat canadien
résulterait de ses manquements « a ses obligations internationales par I’entremise d’une
série d’actions et d’omissions prises dans leur ensemble, et ce manquement se
poursuivra tant et aussi longtemps que des actes de génocide se produisent et que des
politiques visant a la destruction soient maintenues »'>°.

Cette notion introduit une nuance supplémentaire quant a la distinction entre
un fait illicite achevé et continu abordée précédemment. « Les faits composites donnent
lieu a des violations a caractere continu, qui s’étendent sur toute la période débutant
avec la premicre des actions ou omissions de la série de faits qui constitue le
comportement illicite »'*°. Parmi les exemples cités dans les commentaires sur les
articles, notons entre autres les obligations concernant le génocide, ’apartheid ou les
crimes contre I’humanité ainsi que les actes systématiques de discrimination raciale'*!.
Selon la Commission, le génocide constitue généralement un fait illicite composite
puisque 1’entité responsable doit avoir adopté une politique ou un comportement
systématique, de telle sorte qu’il n’y aura génocide que s’il y a accumulation des actes

interdits en présence du mens rea spécifique requis!*2.

135 Instance permanente sur les questions autochtones, Etude des effets de la doctrine de la découverte sur

les peuples autochtones, y compris les mécanismes, procédures et instruments de réparation, Doc off
CES NU, 2014, Doc NU E/C.19/2014/3, au para 12.

Canada, Enquéte nationale sur les femmes et les filles autochtones disparues et assassinées, Une analyse
Juridique du génocide, Rapport supplémentaire, en ligne : <.mmiwg-ffada.ca/final-report/> (Présidente :
Marion Bullet) a la p 29 [ENFFADA].

57 Ibid.

138 Articles, supra note 15, Premiére Partie, Chapitre III, art 15.

139 Ibid.

40 CDI, supra note 14 a lap 154.

M Ibid.

2 Ibid alap 155.

136



218 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

En terme temporel, le fait composite est considéré comme ayant lieu au « moment ou
se produit la derniére action ou omission qui, conjuguée aux autres actions ou
omissions, suffit a constituer le fait illicite, sans étre nécessairement la derniére de la
série »'. La responsabilité internationale de I’Etat sera alors engagée & partir du
moment de la premiére des actions ou omissions de la série ayant eu lieu aprés la
naissance de 1’obligation primaire pour 1’Etat en question. Ces actions ou omissions
peuvent, quant a elles, étre des faits illicites achevés ou continus. D’ailleurs, la
Commission considére que les faits composites sont particulieérement susceptibles de
donner lieu a des violations continues!*,

Bien que ’ENFFADA n’y fasse pas référence explicitement, il appert de son
analyse que le génocide commis par le Canada est un fait internationalement illicite
composite dont le caractére est continu. En effet, elle conclut que la série d’actions et
d’omissions de 1’Etat est non seulement persistante dans le temps, mais débute bien
avant que le Canada ne ratifie la Convention pour la prévention et la répression du
crime de génocide en 1952'%. En ce sens, le colonialisme de peuplement, qui, comme
démontré ci-haut, doit étre compris comme étant un « génocide structurel »'*®, constitue
dans son ensemble un fait internationalement illicite composite a caractere continu. En
effet, celui-ci s’opére par une série d’actions et d’omissions de I’Etat articulée dans les
politiques coloniales visant I’assimilation des peuples autochtones afin de les faire
disparaitre a titre d’entités politiques distinctes. Ce processus, qui a persisté a travers
les époques jusqu’a la période contemporaine, est maintenu encore aujourd’hui par les
structures étatiques. Qui plus est, nombreuses de ces politiques prisent individuellement
remplissent, quant a elles, les critéres d’une violation a caractére continu au sens du
droit international. A cet égard, la discrimination envers les femmes autochtones dans
la Loi sur les Indiens fait figure d’exemple ¢loquent.

III. Loi sur les Indiens et discrimination fondée sur le sexe

Pendant prés de 150 ans, les dispositions de la Loi sur les Indiens'*’ (et de ses

textes prédécesseurs'*®) relatives & 1’admissibilité au statut « Indien» étaient

3 Ibid alap 157.

144 Ibid alap 156.

145 ENFFADA, supra note 136ala p 10.

146 Ibidalap 5.

Loi sur les Indiens, supra note 2.

Des 1857, I’ Acte pour encourager la civilisation graduelle des tribus sauvages en cette Province, et pour
amender les lois relatives aux Sauvages (sc 1857, c. 26) prévoyait que les femmes autochtones étaient
automatiquement émancipées avec leur mari, si celui-ci le choisissait. Puis, en 1869, I’ Acte pourvoyant
a I’émancipation graduelle des sauvages, a la meilleure administration des affaires des Sauvages, et a
I’extension des dispositions de 1’acte (sc 1869, ¢ 6, 32-33 Vict.) ajouta I’exclusion des femmes
autochtones par le mariage. L’article 6 se lisait comme suit : « toute femme Sauvage qui se mariera a un
autre qu’un Sauvage, cessera d’étre une Sauvage dans le sens du présent acte, et les enfants issus de ce
mariage ne seront pas non plus considérés comme Sauvages dans le sens du présent acte; [...] » Lors de
I’adoption de la Loi sur les Indiens en 1876, cette politique d’exclusion des femmes autochtones et de
leurs enfants par le mariage fut reprise. L’article 3 de la premiére mouture de I’Acte pour amender et
refondre les lois concernant les Sauvages (aujourd'hui, la Loi sur les Indiens), adoptée en 1876 (sc 1876,



Femmes autochtones et discrimination au Canada 219

discriminatoires envers les femmes autochtones. Plus qu’une simple expression des
valeurs patriarcales et sexistes de I’époque, cette politique d’exclusion des femmes
autochtones par le mariage visait a consolider le projet colonial. Comprendre ce lien
historique entre le colonialisme de peuplement et la discrimination fondée sur le sexe
est fondamental pour saisir ’ampleur du préjudice causé par cette politique et pour
pouvoir définir adéquatement la portée de I’obligation de réparation de 1’Etat a 1’égard
des femmes autochtones.

A. Survol historique

La premiére version de la Loi sur les Indiens fut adoptée en 1876'%. Fruit de
la consolidation de lois coloniales, elle avait comme objectif premier de soumettre
toutes les nations autochtones — avec lesquelles la Couronne entretenait des rapports
distincts — a une relation unique et profondément paternaliste avec 1’Etat canadien'*’.
Aux fins de la réalisation du projet colonial, la Loi donna des pouvoirs étendus & I’Etat,
par lesquels celui-ci imposa une structure politique, un contrdle des terres et un modele
« d’éducation »'3! allant a I’encontre des pratiques culturelles, des ordres juridiques et
du modéle traditionnel de gouvernance des peuples autochtones!32. Un élément central
de la Loi, qui est toujours en vigueur aujourd’hui, est la détermination unilatérale par
I’Etat de qui est « Indien » aux yeux de la loi. Ainsi, le Canada s’accorda le pouvoir de
«créer » et d’« éliminer » des « Indiens » a sa guise, dans le but d’affaiblir les droits

c18, 39 Vict.), définissait comme suit le terme « Sauvage » : « Premiérement. — Tout individu du sexe
masculin et de sang sauvage, réputé appartenir a une bande particuliére ; Secondement. — Tout enfant de
tel individu ; Troisiemement — Toute femme qui est ou a été 1également mariée a tel individu ; » en plus
d’ajouter ceci au paragraphe (c) « Pourvu que toute femme Sauvage qui se mariera a un autre qu’un
Sauvage ou un Sauvage sans traités, cessera d’étre une Sauvage dans le sens du présent acte ».

Loi sur les Indiens, supra note 2.

« Our Indian legislation generally rests on the principle, that the aborigines are to be kept in a condition
of tutelage and treated as wards or children of the State...[T]he true interests of the aborigines and of
the State alike require that every effort should be made to aid the Red man in lifting himself out of his
condition of tutelage and dependence, and that is clearly our wisdom and our duty, through education
and every other means, to prepare him for a higher civilization by encouraging him to assume the
privileges and responsibilities of full citizenship » : Canada, Department of Interior, « Annual Report for
the Year Ended 30th June, 1876 » dans Sessional Papers, vol 7, no 11, (1877) a la p xiv.

C’est notamment par la Loi sur les Indiens que I’Etat imposa le systéme de pensionnat autochtone, connu
aujourd’hui pour les nombreux abus commis a 1’égard des enfants autochtones forcés de les fréquenter.
Dans les mots de la Commission vérité et réconciliation du Canada : « Pendant la majeure partie de son
existence, le systtme des pensionnats du Canada destiné aux enfants autochtones était un systéme
d’éducation en apparence seulement. Les Pensionnats avaient pour but de séparer les enfants autochtones
de leur famille afin de limiter et d’affaiblir les liens familiaux et culturels et d’endoctriner les enfants
pour qu’ils adhérent a une nouvelle culture, a savoir la culture dominante sur le plan juridique de la
société canadienne euro-chrétienne [...]. Ces écoles ont exercé leurs activités pendant plus de 100 ans,
de sorte que plusieurs générations successives d’enfants des mémes collectivités et familles ont eu a les
fréquenter. [...] Des enfants ont subi des sévices, physiques et sexuels, et sont décédés dans ces écoles
dans des proportions qui n’auraient jamais été tolérées dans aucun autre systéme scolaire du pays ou de
la planéte » : Commission de vérité et réconciliation du Canada, Honorer la vérité, réconcilier pour
I’avenir : Sommaire du rapport final, Winnipeg, Commission de vérité et réconciliation du Canada,
2015, Préface.

152 RCAP, supranote 3alap 171.

149
150

151



220 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

des peuples autochtones et de renforcer la main mise étatique sur leurs territoires!>?.

La Loi sur les Indiens a été modifiée a plusieurs reprises au fil des décennies,
mais I’exclusion des femmes autochtones par 1’effet du mariage en demeura un pilier
durant plus d’un si¢cle. Notamment, en 1951, alors qu’émergeait le régime international
de protection des droits de la personne, la Loi sur les Indiens fut considérablement
réformée. Certaines de ses restrictions les plus oppressives, telle I’interdiction de
pratiques culturelles comme les potlatch'®, furent supprimées'®>. Un systéme
d’enregistrement centralisé fut également instauré afin de faciliter 1’inscription de
toutes les personnes ayant le statut « Indien » en vertu de la Loi sur une seule et méme
liste. L’introduction de ce systéme d’enregistrement eut pour effet de renforcer
I’exclusion des femmes autochtones et de leurs descendants.

Jusqu’aux amendements de 1951, les femmes autochtones qui perdaient leur
statut pouvaient néanmoins conserver un certain lien avec leur communauté, bien
qu’officieux, par ce qui était appelé le « coupon rouge », une piéce d’identité non
officielle émise par certaines agences du Ministére des Affaires indiennes et donnant a
leur détentrice le droit & une part des sommes payables aux termes d’un traité!*,
Toutefois, a compter de la réforme de 1951, en plus de perdre leur statut « Indien » une
fois mariées, les femmes exclues étaient « émancipées »'%7.

Les conséquences ¢étaient graves et immédiates. Elles n’étaient plus
« Indiennes » aux yeux de la loi, perdaient tout lien avec leur communauté, ne
pouvaient pas posséder de biens sur la réserve ni méme en hériter de leurs parents,
devaient se départir de toutes les terres qu’elles occupaient et quitter la réserve. Elles
perdaient ainsi acces aux services culturels et sociaux offerts dans leur communauté et
ne pouvaient plus participer a sa vie politique et sociale. En cas d’échec de leur mariage
ou d’un veuvage, elles ne pouvaient pas retourner dans leur communauté, au risque
d’expulsion. Les effets de la discrimination les suivaient méme apres leur mort, car a
défaut d’avoir le statut « Indien », ces femmes ne pouvaient pas étre enterrées parmi
leurs ancétres dans le cimetiére de leur communauté!s,

En substance, ’émancipation équivalait & un « bannissement légal »'*°. Une
fois que ces femmes perdaient leur statut et devaient quitter leur communauté, tous

153 Audra Simpson, Mohawk Interruptus: Political Life across the Borders of Settler States, Durham, Duke

University Press, 2014, a lap 12.

Le potlatch est une cérémonie pratiquée par les peuples autochtones de la cote ouest de ce qui est connu

aujourd’hui comme étant I’ Amérique du Nord. Elle est au cceur de la structure de gouvernance, de I’ordre

social et des traditions sociales et culturelles des peuples qui la pratiquent. En 1884, le gouvernement
fédéral bannit les potlatchs et criminalisa la participation, parce que la pratique était jugée contraire aux

objectifs de christianisation, et d’assimilation des peuples autochtones : RCAP, supra note 3 aux pp 73-

76 et 169.

155 Ibid aux pp 283-85.

156 RCAP, supra note 3 alap 277.

ST Ibid.

158 Kathleen Jamieson, Indian Women and the Law in Canada: Citizens Minus, Canadian Advisory Council
on the Status of Women and Indian Rights for Indian Women,Ottawa, Minister of Supply and Services
Canada, 1978 alap 78.

159 RCAP, supra note 3 alap 278.

154



Femmes autochtones et discrimination au Canada 221

leurs descendants devinrent également inadmissibles au statut « Indien ». Considérant
que les générations subséquentes furent ¢galement aliénées de leur autochtonie, « the
scale of cultural genocide caused by gender discrimination becomes massive »'%°.

Ce régime renforcé d’exclusion des femmes autochtones est resté en vigueur
jusqu’en 1985. La Loi sur les Indiens fut alors modifiée pour éliminer la discrimination
explicite fondée sur le sexe. Cette modification législative fut le résultat de facteurs
concomitants, dont la ratification par le Canada de la Convention sur [’élimination de
toutes les formes de discrimination d I’égard des femmes'®! en 1981 et I’adoption de la
Charte canadienne des droits et libertés'®* I’année suivante, laquelle enchéssa le droit
a I’égalité dans la constitution canadienne. Mais surtout, la Loi fut amendée apres plus
de deux décennies de militantisme politique et juridique des femmes autochtones,
autant a I’échelle nationale qu’internationale!®®, dont la plainte déposée par Sandra
Lovelace au Comité des droits de I’homme des Nations unies abordée
précédemment!®4,

Le Projet de loi C-31, adopté en 1985, avait comme objectif d’éliminer
certains aspects discriminatoires de la Loi. Or, les modifications apportées eurent
également pour effet d’en maintenir les effets discriminatoires. Plutot que de rétablir le

160" Bonita Lawrence, « Gender, Race and the Regulation of Native Identity in Canada and the US: An

Overview » (2003) 18:2 Hypatia3 alap 5.
161 CEDAW, supra note 37.
162 Charte canadienne des droits et libertés, art 15, Partie I de la Loi Constitutionnelle de 1982, constituant
I’annexe B de la Loi de 1982 sur le Canada (R-U), 1982, ¢ 11.
Sur le plan politique, les femmes autochtones se mobilisérent pour demander des « droits indiens pour
les femmes indiennes ». Cette campagne populaire menée par des militantes telle Mary Two-Axe Early
a été menée dés 1967. Parmi leurs nombreuses actions, elles soumirent un mémoire a la Commission
royale d’enquéte sur la situation de la femme au Canada et prirent parole publiquement lors de la
conférence de I’Année internationale de la femme au Mexique en 1975 : Janet Silman, Enough Is
Enough: Aboriginal Women Speak Out, Toronto, Women’s Press, 1987; Jamieson, supra note 158. Leur
activisme mena a I’adoption d’une recommandation sur I’¢limination de la discrimination sexospécifique
dans la Loi sur les Indiens dans le rapport final de la Commission Bird en 1970 : Commission royale
d’enquéte sur la situation de la femme au Canada, Rapport final, Ottawa, Bureau du Conseil Privé, 1970
alap 238 (Présidente : Florence Bird). Sur le plan juridique, deux femmes autochtones ayant perdu leur
statut par le mariage, Jeanne Corbiere Lavell et Yvonne Bedard, se sont battues devant les tribunaux
domestiques. La premiére perdit en premiére instance, mais gagna en appel : Procureur general du
Canada ¢ Lavell, [1971] FC 347, 22 DLR (3d) 188. La seconde gagna en premiére instance : Bedard ¢
Isacc et al, [1972] 2 OR 391, 25 DLR (3d) 551. Les deux affaires furent entendues conjointement par la
Cour supréme du Canada qui conclut, en 1974, que la Loi canadienne sur les droits de la personne ne
protégeait que 1’égalité de traitement dans la mise en ceuvre et I’application des lois du Canada, et
qu’aucune inégalité de la sorte n’était en cause en ’espece : Procureur general du Canada c Lavell ,
[1974] SCR 1349 alap. 1372-1373, 38 DLR (3d) 481.
A la suite de la décision de la Cour supréme du Canada dans I’affaire Lavell, Sandra Lovelace Nicholas,
une femme Wolastoqiyik de la Premiére Nation Tobique, déposa une plainte au Comité des droits de
I’homme des Nations Unies. Ayant perdu son statut par le mariage, Sandra Lovelace Nicholas ne put
retourner vivre dans sa communauté a la suite de sa séparation et ses enfants ne purent accéder aux
services culturels et sociaux offerts par celle-ci. Elle allégua que le Canada contrevenait a ses obligations
en vertu du Pacte international relatif aux droits civils et politiques, supra note 33. Le Comité conclut
que, par le fait d’empécher Sandra Lovelace Nicholas de retourner vivre dans sa communauté, la Loi sur
les Indiens interférait avec son droit d’avoir acces a sa culture et sa langue, a titre de membre d’une
minorité ethnique, une contravention non justifiée a I’article 27 du Pacte : Sandra Lovelace ¢ Canada,
supra note 123.

163

164



222 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

statut des femmes autochtones exclues par I’effet du mariage sur un pied d’égalité avec
les hommes autochtones, une distinction fut maintenue dans la loi par des dispositions
d’apparence neutres. En effet, les femmes autochtones exclues par le mariage furent
réinscrites au registre « Indien » sous I’alinéa 6(1)(c) de la Loi sur les Indiens, alors que
leurs enfants le furent sous le paragraphe 6(2). Pour leur part, ceux et celles qui avaient
le statut au moment des modifications législatives — ceci inclut les hommes autochtones
ayant mari¢ des femmes allochtones ainsi que ces femmes et leurs enfants - ont été
enregistrés sous I’alinéa 6(1)(a). Bien que cette différence puisse sembler étre une
simple formalité juridique, elle eut pour effet de stigmatiser davantage les femmes
réinscrites'®>. En vertu de la nouvelle régle de la « coupure de la deuxiéme génération »
- laquelle prévoit qu’apres deux générations consécutives dont un seul parent a le statut,
la troisiéme génération n’est pas admissible & I’inscription au registre « Indien » 96 -
celles-ci de méme que leurs descendants se sont retrouvés avec une capacité amoindrie
de transmettre le statut'®’. Ainsi, les effets sexospécifiques de la Loi furent maintenus.

Il fallut 35 années additionnelles de militantisme et de contestations
judiciaires avant que ces dispositions discriminatoires soient finalement supprimées de
la Loi sur les Indiens. Durant cette période, le Canada s’est battu avec acharnement
pour maintenir en place son régime discriminatoire. Ce fut notamment le cas en 2010,
alors que la Loi fut jugée contraire a la disposition sur 1’égalité de la Charte
canadienne'®®. Subséquemment, le Projet de loi C-3'%° fut délibérément congu pour ne

165" Bernard Duhaime et Josée-Anne Riverin, « Double Discrimination and Equality Rights of Indigenous

Women in Quebec » (2011) 65:3 U Miami L Rev 903 a lap 913.

L’article 6 de la Loi sur les Indiens énonce les régles d’admissibilité au statut « Indien ». Depuis 1985,
celui-ci est divisé en deux paragraphes. Ceux et celles dont les deux parents ont le statut « Indien » sont
inscrits au registre sous le paragraphe 6(1). Lorsqu’un seul parent est inscrit sous le paragraphe 6(1), ses
enfants seront inscrits sous le paragraphe 6(2). Ceci signifie que ceux-ci ne pourront pas transmettre leur
statut a leurs enfants, 8 moins que 1’autre parent ait également le statut « Indien » : Assembly of First
Nations, «Fact-sheet: ~Second-generation cut-off rule», en ligne: AFN <afn.ca/wp-
content/uploads/2020/01/06-19-02-06-AFN-Fact-Sheet-Second-Generation-cut-off-final-revised.pdf>.
Ainsi, alors que jusqu’en 1985, il suffisait d’avoir un parent (masculin) autochtone pour étre admissible
au statut, depuis le Projet de loi C-31, « the two-parent rule [...] compels an Indian Act family modelled
after the monogamous patriarchal Victorian family, with two status Indian parents and no crossing of
race lines in the production of offspring. » : Mary Eberts, « Victoria’s Secret: How to make a population
of prey» dans Joyce Green, dir, Indivisible: Indigenous Human Rights Halifax, Fernwood Publishing,
2014, 144 alap 156.

En étant réinscrits sous le paragraphe 6(2), les enfants des femmes exclues par le mariage se sont
retrouvés avec un « demi-statut » en ce que celui-ci ne peut étre transmis a la génération suivante que si
’autre parent a aussi le statut « Indien ». Pourtant, les enfants des hommes autochtones ayant mariés des
allochtones, en étant inscrits sous ’article 6(1)(a) étaient considérés par la Loi comme ayant deux parents
avec le statut et donc peuvent transmettre celui-ci a leurs enfants, peu importe le statut de leur conjoint
ou conjointe : Duhaime et Riverin, supra note 165 alap 913.

En 2007, ’avocate et militante Dr. Sharon Mclvor de la Nation Nlaka’pamuk et son fils, Jacob Grismer,
intenteérent une poursuite civile alléguant que la Loi sur les Indiens était toujours discriminatoire
puisqu’elle empéchait les femmes réinscrites de transmettre leur statut a leurs petits-enfants sur un pied
d’¢égalité avec les hommes autochtones dans une position similaire. McIvor avait perdu son statut par le
mariage avant 1985 et fut réinscrite en vertu du Projet de loi C-31. Son fils, né avant 1985, fut alors
enregistré sous le paragraphe 6(2), de telle sorte que ses enfants, nés d’une union avec une personne sans
statut, n’eurent pas le droit d’étre inscrits au registre : Mclvor ¢ Canada (Registrar of Indian and Northern
Affairs), 2009 BCCA 153, 306 DLR (4th) 193.

Loi sur [’équité entre les sexes relativement a ['inscription au registre des Indiens, LC 2010, ¢ 18.

166

167

168

169



Femmes autochtones et discrimination au Canada 223

modifier la Loi qu’a I’égard du cas spécifique en cause devant les tribunaux, plutdt que
de répondre adéquatement et de facon globale aux inégalités fondées sur le sexe
toujours présentes!’’. La plaignante dans cette affaire, insatisfaite de la réponse
gouvernementale, se tourna d’ailleurs vers le Comité des droits de I’homme des Nations
unies, qui conclut une seconde fois que le Canada contrevenait au Pacte international
relatif aux droits civils et politiques!”".

En 2015, la Loi fut une fois de plus jugée discriminatoire!’?, ce qui mena a
I’adoption du Projet de loi S-3'7, lequel entra en vigueur dans son entiéreté en 201974,
Depuis, le gouvernement canadien considére que la discrimination fondée sur le sexe a
été éliminée de la Loi sur les Indiens'’. Cette conclusion vient 40 ans aprés que le
Comité des droits de I’homme des Nations unies 1’a jugé contraire au Pacte
international relatif aux droits civils et politiques!’®. Cette affirmation a toutefois été
critiquée et I’approche privilégiée par le gouvernement fédéral - soit « d’apporte[r] des
modifications de formes restreintes a la Loi sur les Indiens en réponse aux décisions
des tribunaux »!"7 - a été jugée inadéquate pour corriger de fagon proactive et globale
I’ensemble des iniquités qui y persistent!7®,

70" Eberts, supra note 166166 a la p 157. Voir aussi: Gwen Brodsky « Mclvor v. Canada: Legislated

Patriarchy Meets Aboriginal Women’s Equality rights » dans Joyce Green, dir, Indivisible: Indigenous
Human Rights, Halifax, Fernwood Publishing, 2014; Mary Eberts, « Case comment: Mclvor: Justice
Delayed — Again » (2010) 8 Indigenous LJ 15, 41.
'V Sharon Mclvor and Jacob Grismer v. Canada, Communication No. R.2020/2010 (24 novembre 2010),
Doc NU CCPR/C/124/D/2020/2010 (2019).
72 Deschenaux ¢ Canada (Procureur Général), 2015 QCCS 3555, [2016] 2 CNLR 175.
'3 Projet de loi S-3, supra note 4.
7 La mise en oeuvre du Projet de loi S-3 s’est déroulée en deux phases. Premiérement, certaines
modifications a la Loi sur les Indiens sont entrées en vigueur immédiatement apres 1’adoption du projet
de loi. Ces modifications ont essentiellement corrigé les iniquités identifiées par la Cour supérieure du
Québec dans les deux cas au ceeur de I’affaire Descheneaux, supra note 172. Puis, entre 2018 et 2019,
le gouvernement fédéral a entrepris ce qu’il a appelé le Processus de collaboration sur I’inscription des
Indiens, ’appartenance a une bande et la citoyenneté des Premieres. En juin 2019, dans son rapport au
Parlement, le gouvernement indiqua que la consultation avait fait apparaitre un accord général pour la
suppression de la régle de la limite de 1951 : Canada, Rapport au Parlement : Processus de collaboration
sur I’inscription des Indiens, 1’appartenance a une bande et la citoyenneté des Premiéres, Ottawa,
Relations Couronne Autochtones, 2019. Par conséquent, le 15 aotlit 2019, le Projet de loi S-3 entra
pleinement en vigueur et 1’abrogation de tous les alinéas du paragraphes 6(1)(c) pour les remplacer par
une nouvelle version de 6(1)(a). La régle de la coupure de la deuxiéme génération a néanmoins été
conservée.
Canada, Rapport au Parlement : Examen du Projet de Loi S-3, Ottawa, Services aux Autochtones,
Décembre 2020 alap 17.
Sandra Lovelace v. Canada, supra note 123.
Comité sénatorial permanent des peuples autochtones, C’est assez ! Finissons-en avec la discrimination
quant a ['inscription au registre des Indiens, Ottawa, Sénat, Juin 2022, a la p 40.
Dans son rapport provisoire sur son étude des modifications législatives de 2017 et de leur mise en ceuvre
par Services aux Autochtones Canada, le Comité sénatorial permanent des peuples autochtones conclut
que des iniquités persistent dans les dispositions de la Loi sur les Indiens relatives a 1’inscription en
raison notamment de ’effet de la régle de I’exclusion apres la deuxieme génération, de la date limite de
1985 et des distinctions fondées sur I’age et le statut marital s’y afférant, des regles relatives a la paternité
non déclarée ou inconnue ainsi que de la question non résolue des répercussions de 1’émancipation : ibid
aux pp 22-34. Voir aussi: Sandra M Lovelace Nicholas et Brian Francis, « First Nations women, children

175

176
177

178



224 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

B. Discrimination et colonialisme

L’importance de la discrimination envers les femmes autochtones pour la
réalisation du projet colonial permet de comprendre pourquoi le Canada s’est battu
pendant des décennies pour maintenir en place un régime discriminatoire, malgré les
critiques répétées aux niveaux national et international. La discrimination fondée sur le
sexe dans la Loi sur les Indiens était indéniablement le reflet des valeurs patriarcales de
la société eurocanadienne de 1’époque. Or, il s’agissait aussi d’une arme de choix pour
accélérer le processus d’assimilation des peuples autochtones. Selon Kathleen
Jamieson, dés la confédération en 1867, la Loi sur les Indiens avait trois fonctions
principales : (1) assimiler les peuples autochtones et leurs territoires dans la société
coloniale dominante; (2) assurer une « meilleure gestion » des affaires autochtones,
incluant les terres, pour controler les cofits et les ressources; (3) promouvoir une
définition restrictive de qui se qualifie comme « Indien » aux yeux de I’Etat'”. Le role
des femmes autochtones en tant que donneuses de vie ainsi que leur capacité a produire
des générations futures et a assurer la pérennité de leur peuple menagaient I’ensemble
du projet colonial'®®. Conséquemment, non seulement la Loi sur les Indiens a été congue
avec I’objectif de réduire graduellement le nombre d’« Indiens », qui constituaient un
fardeau aux yeux de 1’Etat, mais la discrimination y ayant été inscrite visait également
4 compromettre la transmission identitaire et culturelle intergénérationnelle. A cette fin,
la Loi imposa un modele victorien de relation entre les sexes, positionnant I’homme
comme le patriarche et la femme comme une épouse dépendante et obéissante ; un
modele étranger aux structures familiales et aux modes de gouvernances
autochtones!®!. Désormais, soit les femmes autochtones épousaient un homme
« Indien » et pouvaient demeurer dans leur réserve en tant qu’union conventionnelle,
soit elles épousaient un homme allochtone et devaient le suivre hors réserve comme
une bonne épouse obéissante. Ce modele, reposant sur des valeurs socioculturelles
répondant aux besoins de la société coloniale organisée autour de 1’agriculture, avait
pour but d’accélérer I’assimilation des autochtones!®?. Afin d’établir ce systéme dans
les communautés autochtones, il était indispensable d’introduire la notion de propriété
privée et des régles d’héritage par la lignée masculine, ce qui nécessitait le contrdle et
la répression de la sexualité des femmes autochtones!'®®. 1.’idéal de la féminité projeté
sur les sociétés autochtones servait @ imposer un contraste entre le « sauvage » et la
civilité. La dichotomie patriarcale victorienne de la vierge contre la putain, associée
aux idéologies racistes défendant la supériorité européenne, conduisit a la construction

deserve federal action to address ongoing Indian Act discrimination », Charlottetown Guardian, 15 juillet
2022.

Jamieson, supra note 158 a la p 28.

D Memee Lavell-Harvard et Jennifer Brant, dir, Forever Loved: Exposing the Hidden Crisis of Missing
and Murdered Indigenous Women and Girls in Canada, Bradford, Demeter Press, 2016 a la p 3. Voir
aussi: Andrea Smith, Conquest: Sexual violence and American Indian Genocide Durham, Duke
University Press, 2015.

Eberts, supra note 166.

Jamieson, supra note 158 alap 13.

183 Ibid a1a p 20.

179
180

181
182



Femmes autochtones et discrimination au Canada 225

de I’imagerie binaire opposant la « sauvagesse noble » — a savoir la princesse virginale,
naturellement innocente et encline a la christianisation — et la « sauvagesse ignoble »
— celle qui méne une vie brutale, transgresse les normes chrétiennes « civilisées », a
soif de sang et de vengeance, et est sexuellement libertine!®*. Les stéréotypes utilisés
pour justifier cette politique d’exclusion par I’effet du mariage eurent ultimement des
conséquences néfastes pour I’ensemble des femmes autochtones. Comme 1’explique
Mary Eberts, « the Act’s definition of ‘Indian’ is conditioned by the reduction of
Indigenous women’s identity to primarily, if not exclusively, that of ungovernable
sexual beings, appropriately treated as ’sub-humans »'%°. Les stéréotypes ancrés dans
la Loi ont non seulement alimenté la dévalorisation de la vie et de la position sociale
des femmes autochtones, mais les valeurs patriarcales ont graduellement imprégné
leurs communautés, renforcant ainsi leur marginalisation économique et
sociale!®¢.Encore aujourd’hui, les conséquences découlant de cette politique
discriminatoire sont bien réelles, comme en témoigne notamment la tragédie nationale
des femmes et des filles autochtones disparues et assassinées. A ce jour, les femmes
autochtones sont huit fois plus a risque d’étre assassinées que les femmes
allochtones!®”. L historique de discrimination fondée sur le sexe, débutant dés la
colonisation et continuant par I’entremise de la Loi sur les Indiens, a jeté les bases de
cette violence disproportionnée qui afflige aujourd’hui les femmes autochtones dans
I’ensemble Canada'®®. Selon la Commission interaméricaine des droits de I’homme, cet
historique a créé des circonstances qui contribuent aux risques accrus de violence
auxquels celles-ci sont confrontées aujourd’hui, en raison de la marginalisation
économique, I’isolement social et les traumatismes psychologiques'®. De surcroit, la
Commission conclut que les stéréotypes de genre fomentés par les politiques et les
pratiques étatiques ont causé et exacerbé la vulnérabilité des femmes autochtones a de
multiples formes de violence tout en minant la réponse de I’Etat'*°. De fagon similaire,
ENFFADA conclut que la cause sous-jacente de la violence actuelle envers les
femmes autochtones est le colonialisme, lequel a été perpétué historiquement et est

% Winona Stevenson, « Colonialism and First Nations Women in Canada » in Martin J Cannon et Lina
Sunseri, dir, Racism, Colonialism and Indigeneity in Canada: A Reader, Toronto, Oxford University
Press, 201144 aux pp 45-48. Voir aussi: Janice Acoose, Iskwekak Kah’ki yaw ni Wahkomakanak:
Neither Indian Princess Nor Easy Squaws, Toronto Women’s Press, 1995; Sherry L Smith, « Beyond
the Princess and Squaw: Army Officers’ Perceptions of Indian Women» dans Susan Armitage et
Elizabeth Jameson, dir, The Women’s West, Norman, University of Oklahoma Press, 1987; David D
Smits, « The “Squaw Drudge”: A prime Index of Savagism » (1982) 29:4 Ethnohistory 281.

Eberts, supra note 166 a la p 145.

Pour une discussion plus approfondie sur 1’intériorisation des valeurs patriarcales et ’adoption de
politiques et de pratiques coloniales par les communautés autochtones, et comment ceci a conduit a la
réticence et, méme parfois, au refus des dirigeants et des institutions autochtones de lutter contre la
discrimination et la violence envers les femmes autochtones, voir : Rauna Kuokkanen, « Gendered
violence and politics in Indigenous communities: The cases of aboriginal people in Canada and the Sami
in Scandinavia» (2015) 17:2 Intl Feminist J of Politics 271.

Déclaration de James Anaya, « Statement upon conclusion of the visit to Canada by the United Nations
Special Rapporteur on the rights of Indigenous peoples » (15 octobre 2013), en ligne : Haut-
Commissariat des Nations Unies aux droits de I’homme <ohchr.org/en/statements/2013/10/statement-
upon-conclusion-visit-canada-united-nations-special-rapporteur-rights>.

OEA, supra note 98 au para 93.

%9 Ibid.

190 Ibid aux para 95-101.

185
186

187

188



226 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

maintenu en place encore aujourd’hui par des structures, des politiques et des pratiques
étatiques visant I’assimilation des peuples autochtones'®!. En somme, 1’introduction
d’une hiérarchie sociale basée sur le genre dans les sociétés autochtones par I’entremise
des régles portant sur la transmission du statut « Indien » n’était pas seulement un
moyen de contrdle patriarcal, mais également un outil de colonialisme. Non seulement
les femmes autochtones étaient considérées inférieures, mais elles étaient aussi pergues
comme une menace pour le projet colonial. Les expulser de leurs nations et les
remplacer par des femmes allochtones constituaient une stratégie étatique visant a
¢branler les structures politiques, culturelles et sociétales autochtones, au profit de
I’idéologie eurochrétienne coloniale. De méme, dépeindre les femmes autochtones
comme hypersexuelles contribua a justifier le contrdle de leur vie domestique par
I’imposition du mod¢le patriarcal de la maternité, qui a son tour a servi le projet
colonial. En ce sens, je suis d’avis que la discrimination contre les femmes autochtones
inscrite dans la Loi sur les Indiens constitue une partie intégrante du tissu social au
Canada et ainsi affecte encore aujourd’hui toutes les femmes autochtones, qu’elles aient
¢été exclues par le mariage ou non. Par conséquent, compte tenu de 1’ampleur du
préjudice causé par cette politique, la portée de I’obligation de réparation de 1’Etat a
I’égard des femmes autochtones doit étre définie en prenant en compte le contexte
particulier du colonialisme de peuplement.

C. La réparation

Le gouvernement canadien considére aujourd’hui que toutes les iniquités
fondées sur le sexe ont été retirées de la Loi sur les Indiens. Mais qu’en est-il de
I’obligation de réparation de I’Etat ? A ce jour, la seule forme de réparation octroyée
par le Canada est la restitution juridique du statut aux femmes et a leurs descendants
exclus par 1’opération discriminatoire de la loi. Aucune autre forme de réparation ne
semble avoir été envisagée. Or, compte tenu de I’ampleur des violations des droits de
la personne découlant de la discrimination dans la loi, il est évident que la simple
restitution du statut ne constitue pas une réparation adéquate, pleine et effective au sens
du droit international. En effet, dans une décision rendue en janvier 2019, le Comité
des droits de I’homme des Nations unies rappela que le principe d’égalité interdit autant
la discrimination en droit que de fait!'2. Par conséquent, afin de remplir son obligation

!« La tendance importante, persistante et délibérée qui consiste a violer les droits de la personne et les

droits des Autochtones, et a y porter atteinte, de maniére systémique et en se fondant sur la race ou le
genre. Cette tendance s’est perpétuée historiquement et est maintenue en place encore aujourd’hui par
I’Etat canadien dans le but de retirer aux peuples autochtones leurs terres, leurs structures sociales et
leurs pouvoirs de gouverner, et d’éradiquer leur existence en tant que Nations, communautés, familles
ou personnes. Elle constitue la cause des disparitions, des meurtres et de la violence dont les femmes,
les filles et les personnes 2ELGBTQQIA autochtones font 1’objet, et représente un génocide. Ce
colonialisme, cette discrimination et ce génocide expliquent les taux élevés de violence contre les
femmes, les filles et les personnes 2ELGBTQQIA autochtones. » : Canada, Enquéte nationale sur les
femmes et les filles autochtones disparues et assassinées, Rapport final, vol 1b, en ligne : <mmiwg-
ffada.ca/final-report/> (Présidente : Marion Bullet) a la p 196.

Sharon Mclvor and Jacob Grismer v. Canada, supra note 171 au para 7.11.

Ibid au para 9.

192
192



Femmes autochtones et discrimination au Canada 227

d’accorder une réparation intégrale, il recommanda au Canada : (1) d’amender la Loi
pour ¢éliminer toutes formes de traitement différentiel basé sur le sexe; (2) de « prendre
des mesures pour mettre fin a la discrimination qui persiste dans les communautés des
Premiéres Nations et résulte de la discrimination fondée sur le sexe inscrite dans la Loi
sur les Indiens »; et (3) d’adopter des mesures pour éviter que de telles violations se
reproduisent!®?. Qui plus est, en 2022, la Comité sur 1’élimination de la discrimination
a I’égard des femmes des Nations unies conclut que le Canada contrevient toujours a
son obligation de réparation, puisque I’Etat n’a toujours pas réparé de fagon adéquate
et effective le préjudice intergénérationnel causé par le régime législatif discriminatoire
qu’il a maintenu pendant plus de 150 ans'®*. La premiére recommandation du Comité
des droits de ’homme a effectivement été réalisée par la mise en ceuvre du Projet de
loi §-3, du moins partiellement!®. Toutefois, le gouvernement ne semble pas vouloir
agir ni sur le second, ni sur le troisiéme point, ni sur le préjudice intergénérationnel,
puisqu’aucune mesure n’a été annoncée a ces égards. D’ailleurs, devant le Comité, le
Canada a maintenu ne pas étre responsable des effets de cette discrimination sur les
relations sociales et culturelles au sein des communautés autochtones. Cet argument a
par la suite été rejeté par le Comité!®. Ce dernier rappela que les obligations positives
de I’Etat en vertu de article 27 du Pacte incluent le devoir de protéger les membres de
minorités contre les actes commis par de tierces personnes se trouvant sur son
territoire!®”. 11 est important de rappeler ici qu’il est question de violations flagrantes
des droits de la personne des femmes autochtones et de leurs descendants. En fait, ceci
est vrai en raison de I’ampleur et la durée des violations de méme que du fait qu’elles
compromettent le droit a I’intégrité physique et morale et qu’elles constituent un affront
a la dignité humaine. D’ailleurs, le Rapporteur spécial de la Sous-Commission de la

193" Ibid au para 9.

94 Jeremy Eugene Matson v. Canada, Communication No 68/2014 (18 octobre 2013) Doc NU
CEDAW/C/81/D/68/2014 (3 mars 2022).

Les femmes autochtones qui furent émancipées de force, car leur mari 1’a été, soit par choix, soit parce
que c’était légalement obligatoire, demeurent pour leur part inscrite sous un alinéa distinct, soit 6(1)(d)
de la Loi sur les Indiens, et par conséquent, continuent d’avoir une capacité amoindrie de transmission
intergénérationnelle du statut : Loi sur les Indiens, LR.C 1985, ¢ 1-5. Un autre enjeu aux effets
sexospécifiques est la présomption ajoutée en 1985 selon laquelle, lorsque le pere est inconnu ou non
déclaré, celui-ci est considéré allochtone. Cette présomption a un effet sur la transmission
intergénérationnelle, puisque I’enfant sera inscrit sous 6(2) si la mere a le statut 6(1) ou n’aura pas le
droit a ’inscription si la mére a le statut 6(2). Cette présomption impose un fardeau aux femmes
autochtones qui se voient placées face a un dilemme. D’une part, elles peuvent choisir de ne pas inscrire
le pére sur I’acte de naissance, au risque de ne pouvoir inscrire leur enfant ou de voir leurs petits-enfants
exclus du statut. D’autre part, elles peuvent décider d’inscrire le pere pour éviter ce risque, malgré les
raisons qui ’ont poussé initialement a ne pas vouloir déclarer la paternité, incluant la violence conjugale,
le viol ou les situations ou le pere est connu mais refuse de reconnaitre I’enfant. En somme, cette
présomption a été décriée comme étant néfaste aux droits des femmes autochtones. La présomption a été
amoindrie a la suite de I’affaire Gehl ¢ Canada (procurueur général) 2017 ONCA 319. Néanmoins, elle
demeure prévue par la Loi sur les Indiens et engendre toujours son lot de conséquences pour les femmes
autochtones, bien que le fardeau de preuve ait été assoupli : Gouvernement du Canada, Ascendance
inconnue ou non déclarée» en ligne: Services aux autochtones Canada <sac-
isc.gc.ca/fra/1516895024877/1572460772889>.

Sharon Mclvor and Jacob Grismer v. Canada, supra note 171 aux para 7.9-7.10.

Comité des droits de ’homme, Observation générale No. 23 Larticle 27 du Pacte international relatif
aux droits civils et politiques, Doc off NU, 50° sess, Doc NU CCPR/C21/Rev.1/Add.5 (1994) au para
6.1.

195

196
197



228 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

lutte contre les mesures discriminatoires et de la protection des minorités de 1’époque
inclut dans la liste des violations qui sont nécessairement flagrantes la discrimination
systématique fondée sur le sexe!®8. Par conséquent, je suis d’avis que le contenu de
I’obligation de réparation de 1’Etat canadien doit étre défini en fonction des Principes
fondamentaux et directives concernant le droit & un recours et a réparation des victimes
de violations flagrantes du droit international des droits de ’homme et de violations
graves du droit international humanitaire!®. Le Canada a donc le devoir d’octroyer aux
femmes autochtones une réparation adéquate, effective et prompte, qui est
proportionnelle a la gravité de la violation et adaptée aux circonstances. A cette fin, les
mesures de réparation doivent prendre des formes diverses, a la fois collectives et
individuelles, et inclure des mesures de restitution, d’indemnisation, de satisfaction et
de réadaptation de méme que des garanties de non-répétition**°. Qui plus est, analyser
la question de 1’obligation de réparation a partir de la notion de fait internationalement
illicite a caractére continu semble inévitable et nécessaire. Il s’agit de 1’approche
retenue, a juste titre, par le Comité des droits de I’homme dans I’affaire Lovelace, puis
dans I’affaire Mclvor. En effet, il est impossible ici de séparer la discrimination
contemporaine des injustices historiques. Etablir une distinction entre la situation des
femmes exclues avant ’adhésion du Canada au régime de protection des droits de la
personne et celles des femmes qui le furent aprés serait nécessairement artificiel,
puisqu’elles ont toutes été soumises a la méme politique discriminatoire. De plus, une
telle distinction occulterait la véritable nature du préjudice causé, c’est-a-dire 1’attaque
portée au statut social des femmes autochtones au sein de leur communauté par les
politiques visant a accomplir le projet colonial. Comme 1’a reconnu le Comité des droits
de I’homme, en raison de leur exclusion, les femmes autochtones ont été victimes d’une
panoplie de violations de leurs droits, et ce, durant des décennies, soit jusqu’a leur
réinscription au registre « Indien » sur un pied d’égalité avec les hommes autochtones
en 2019. De surcroit, le Canada a manqué a son obligation positive de diligence en
n’abordant pas pendant des décennies la discrimination qui persiste au sein des
communautés autochtones en raison des iniquités inscrites dans la Loi. En somme, ce
qui caractérise les violations dont ont été victimes les femmes autochtones en raison de
la discrimination dans la Loi sur les Indiens est la continuité. Comprendre le contexte
particulier du colonialisme de peuplement et son lien historique avec la discrimination
des femmes autochtones est donc nécessaire pour définir adéquatement le préjudice
causé par le Canada aux femmes autochtones. La notion de fait illicite a caractére
continu permet cette réalisation. Face a un préjudice d’une telle ampleur, les mesures
de réparation, pour étre adéquates et effectives, doivent nécessairement viser a remédier
a la marginalisation économique, sociale, politique et culturelle des femmes
autochtones et les conséquences que les stéréotypes sexistes et racistes cultivés par
I’Etat ont eues sur elles. A cette fin, ces réparations doivent inclure des mesures
collectives et individuelles capables de renverser le legs du passé. En ce sens, tracer
une ligne artificielle entre les femmes ayant été victimes d’une « injustice historique »

198 Ftude concernant le droit a restitution, @ indemnisation et d réadaptation des victimes de violations
flagrantes des droits de ’homme et des libertés fondamentales, Doc off CDD, 45° sess, Doc NU
E/CN.4/Sub.2/1993/8 (2 juillet 1993) au para 13.

199" Principes fondamentaux, supra note 36.

200 Ihid.



Femmes autochtones et discrimination au Canada 229

et celles victimes d’une violation contemporaine de leurs droits, alors qu’elles ont
toutes été soumises a la méme loi discriminatoire et aux mémes violations en découlant,
seraient non seulement injustes, mais constituerait, de surcroit, un véritable obstacle a
la visée transformatrice des mesures de réparation pour des violations flagrantes de la
sorte. Bref, a la lumicre de ce qui précede, il ne fait aucun doute que le Canada
contrevient toujours a ses obligations internationales relatives a la réparation pour les
violations persistantes, flagrantes et a caractere continu des droits des femmes
autochtones. Comme I’affirme le Comité sénatorial permanent des peuples autochtones
dans son rapport provisoire sur la discrimination dans la Loi sur les Indiens, « [1]a
réparation est un ¢lément fondamental de la réconciliation, car elle favorise la guérison
des femmes autochtones et de leurs enfants ainsi que la sensibilisation de tous les
Canadiens a I’égard de cette injustice persistante qui fait partie de notre histoire
commune »*°!. Dans de telles circonstances, la restitution juridique ne peut étre
suffisante, a défaut de I’accompagner de mesures pécuniaires, symboliques et
structurelles visant, dans la mesure du possible, a « effacer toutes les conséquences de
I’acte illicite et rétablir 1’état qui aurait vraisemblablement existé si ledit acte n’avait
pas été commis »*%2. Premiérement, aucune indemnisation n’a été octroyée aux femmes
exclues par ’effet de la Loi sur les Indiens. D’ailleurs, les projets de loi C-31, C-3 et
S-3 contiennent des dispositions d’exonération de responsabilité, empéchant tout
recours contre I’Etat pour réclamer une compensation®”. Or, il appert ici que celles-ci
ont été I’objet de dommages systémiques légalisés, comme 1’ont été les survivants des
pensionnats autochtones®. La simple restitution juridique du statut « Indien » des
décennies aprés leur exclusion ne peut constituer une réparation entiére dans les
circonstances, compte tenu de Iampleur du préjudice infligé. Par conséquent,
I’indemnisation est nécessaire pour assurer une réparation adéquate. De plus, le Canada
n’a pas indemnisé ceux et celles qui ont été exclus des programmes et bénéfices?®
auxquels ils auraient eu droit, n’eit été fait que I’Etat a maintenu un régime
discriminatoire durant des décennies aprés les amendements de 1985. Pourtant,
plusieurs d’entre eux et elles ont souffert un préjudice matériel indéniable : notamment,
le remboursement des services de santé non assurés?®® (ce qui peut représenter des

201 Comité sénatorial permanent des peuples autochtones, supra note 177 la p 36.

Chorzow, supranote 7alap 7.

Projet de loi S-3, supra note 4, arts 10-10.1 ; Projet de loi C-3, supra note 169, art 9 ; Projet de loi C-
31, supra note 2, art 22.

Voir ci-dessus, n 151.

Les personnes ayant le statut « Indien» sont admissibles a différents services dispensés par le
gouvernement fédéral, incluant des programmes sociaux financés par le Ministere des services aux
Autochtones du Canada dans les communautés des Premieres Nations et en milieux urbains. Ils
bénéficient aussi de certaines exemptions fiscales et d’exonérations d’impdts prévues par la Loi sur les
Indiens de méme que de ’admissibilité a une couverture pour des prestations de santé qui ne sont pas
couverts pour les citoyens autochtones : Services aux Autochtones Canada « Avantages et droits pour
les Autochtones», en ligne : Gouvernement du Canada <canada.ca/fr/services/autochtones/avantages-
et-droits-pour-les-autochtones.html>.

Le programme des services de santé non assurés offre une couverture pour certains produits et les
services médicaux qui ne sont pas couverts par I’assurance-maladie. Cette couverture inclut notamment
les soins de la vue et dentaires, I’équipement et les fournitures médicales, les médicaments et le transport
pour raison médicale. Seules les personnes inscrites au registre « Indien », leurs enfants de moins de 18
mois et les Inuit reconnu par une organisation Inuite de revendication territoriale sont admissibles a cette

202
203

204
205

206



230 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

sommes considérables pour ceux et celles souffrant de problémes de santé nécessitant
des soins, des services et de 1’équipement particuliers au-dela de ce qui est couvert par
I’assurance maladie). Deuxiémement, le Canada n’a jamais reconnu tout le préjudice
caus¢ aux femmes autochtones en raison des dispositions discriminatoires de la Loi sur
les Indiens. Les mesures symboliques de satisfaction sont particuliérement importantes
a I’égard des violations des droits des peuples autochtones, puisque le colonialisme de
peuplement vise la destruction de 1’identité et de construction sociopolitique collective,
créant des dommages qui se reproduisent de fagon intergénérationnelle?®’. Considérant
la centralit¢ de la marginalisation des femmes autochtones au projet colonial, la
présentation d’excuses officielles de 1’Etat aux femmes autochtones me semble
essentielle afin de permettre aux nations autochtones de continuer leur existence
collective. Le Comité sénatorial permanent des peuples autochtones a d’ailleurs
recommandé récemment que « des excuses officielles soient présentées et que des
initiatives de commémoration soient lancées pour rendre hommage aux personnes qui
se sont battues pour mettre fin au caractere discriminatoire des dispositions relatives a
I’inscription »*%%, En I’absence de reconnaissance du préjudice infligé, I’Etat
contrevient a son devoir d’assumer publiquement sa responsabilité pour ’ampleur et le
caractere délibéré des violations des droits des femmes autochtones, ce qui a pour effet
de perpétuer son legs sexospécifique’®. Troisiémement, dans 1’affaire Mclvor, le
Comité des droits de ’homme des Nations unies observait en 2019 que des femmes
autochtones exclues en raison de la discrimination fondée sur le sexe dans la Loi sur
les Indiens et leurs descendants sont stigmatisés au sein de leur communauté, méme
une fois réinscrits, car ils ne sont pas considérés comme de « vrais Indien.ne.s ». Cette
stigmatisation les prive notamment de la pleine possibilité de participer a la vie
culturelle et aux activités traditionnelles de leur communauté, telles la chasse et la
péche?!®. Un des moteurs de cette stigmatisation au sein des communautés autochtones
est le défaut du Canada de leur accorder un financement et les ressources adéquates
(incluant des terres) afin de palier a I’augmentation du nombre de leurs membres
inscrits résultant des modifications législatives. Ce sous-financement empéche la
réadaptation des communautés en maintenant bien vives les cicatrices causées par les
dispositions discriminatoires dans la Loi. Le défaut d’agir ici est certainement contraire

couverture : Services aux Autochtones Canada, « Services de santé non assurés pour les Premicres
Nations et les Inuits », en ligne : Gouvernement du Canada <sac-
isc.gc.ca/fra/1572537161086/1572537234517>.
207 Federico Lenzerini, « Reparations, Restitution and Redress: Articles 8(2), 11(2), 20(2) and 28 » dans
Jessie Hohmann et Marc Weller, dir, The UN Declaration on the Rights of Indigenous Peoples: A
Commentary, Oxford, Oxford University Press, 2018, 573 a la p 576.
Comité sénatorial permanent des peuples autochtones, supra note 177, a lap 37.
Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et des garanties de non-
répétition, Rapport sur les excuses pour les violations flagrantes des droits de la personne et les
violations graves du droit international humanitaire, Doc off AG NU, 74° sess, Doc NU A/74/147 (2019)
au para 51.
« La distinction qui est établie de longue date dans la [Loi sur les Indiens] entre les personnes de la lignée
paternelle, dont le statut est reconnu, et les personnes de la lignée maternelle, a contribué a stigmatiser
ces derniéres et (...) cette stigmatisation se perpétue du fait du statut juridique différent conféré aux
personnes de la lignée maternelle par la loi telle que modifiée » : Sharon Mclvor and Jacob Grismer ¢
Canada, supra note 171 au para 7.8.

208
209

210



Femmes autochtones et discrimination au Canada 231

au devoir étatique d’assurer la réadaptation individuelle et collective®!!. Finalement,

I’existence méme du régime de la Loi sur les Indiens constitue une violation des droits
des peuples autochtones, tels qu’énoncés dans la Déclaration des Nations unies sur les
droits des peuples autochtones*'*. Avec 1’adoption du Projet de loi C-15, lequel recut
la sanction royale le 21 juin 2021, I’Etat s’est engagé a mettre en ceuvre la
Déclaration*"3. Or, le Canada semble considérer clos le dossier de la discrimination
basée sur le sexe dans la Loi sur les Indiens, bien qu’il contrevienne toujours a son
obligation de réparation envers les femmes autochtones et leurs descendants. Ainsi,
dans 1’éventualité ou I’Etat décide de se retirer de I’administration de 1’identité pour
enfin reconnaitre le droit & I’autodétermination des peuples autochtones, de sérieuses
questions se posent quant a la possibilité réelle de guérir les cicatrices causées par
150 ans de discrimination et ainsi d’éviter que son legs ne se perpétue. Le défaut de
mettre en ceuvre des garanties de non-répétition ne fait qu’exacerber ce risque.

k%

Le Canada répéte que le renouvelement de la relation avec les peuples
autochtones est prioritaire. Mais que peut apporter la réconciliation dans un contexte
ou I’Etat contrevient toujours a ses obligations en vertu du régime international de
protection des droits de la personne ? En I’absence de mesures de réparation adéquates,
pleines et effectives, la réconciliation risque de n’étre qu’une simple posture rhétorique,
sans réelles retombées pour les peuples autochtones. Pire encore, elle risque de créer
un mythe selon lequel les injustices du passé ont été réglées, alors que, dans les faits,
elle ne fera que consolider davantage le colonialisme de peuplement au sein de 1’Etat
canadien, plutdt que de créer des conditions propices a la décolonisation. En vertu du
droit international, il est bien établi que les Etats ont une obligation de réparation dés
lors qu’ils contreviennent a un engagement international. Lorsque cette obligation
violée émane du régime international de protection des droits de la personne, la
responsabilité de 1’Etat est engagée envers la communauté internationale dans son
ensemble et engendre un droit a la réparation des victimes, droit qui est compris dans
’obligation générale des Etats de respecter, faire respecter et appliquer le droit
international des droits humains. Par ailleurs, en cas de violations flagrantes des droits
de la personne, la mise en ceuvre du droit a la réparation comporte une série de
prérequis, procéduraux et substantifs, visant a remédier, dans la mesure du possible,
aux conséquences de cette violation pour les victimes, a prévenir que de telles violations
surviennent & I’avenir et & promouvoir la réconciliation®!*. La question devient alors de

211 Voir notamment : Comité sénatorial permanent des peuples autochtones, supra note 177, aux pp 37-39.

212 UNDRIP, supra note 84.

213 Loi sur la Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, LC 2021, ¢ 14.

« The purpose of reparation is generally understood to re-establish the situation that existed before the
harm occurred. It can also serve as a measure to end ongoing breaches and to deter future ones, as a
vehicle for reconciliation or to restore relations between the violator and injured parties, as well as a
basis to repair and rehabilitate physical and psychological integrity and dignity »: Carla Ferstman,
« Reparations » dans Oxford Bibliographies, 2017.

214



232 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international

déterminer comment s’articule 1’obligation étatique de réparation quant aux
revendications des peuples autochtones pour les dommages causés par le colonialisme
de peuplement. Alors qu’il ne fait aucun doute que les peuples autochtones ont été
victimes de violations flagrantes de leurs droits de la personne, leurs revendications
sont généralement décrites comme étant des « injustices historiques ». Selon cette
conceptualisation, elles sont considérées comme étant au-dela de la portée des
obligations internationales de ’Etat en vertu du régime de protection des droits de la
personne en raison du principe de non-rétroactivité des traités. Sans assise juridique, la
reconnaissance de telles injustices dites « historiques » et la mise en ceuvre de mesures
de réparation demeurent largement tributaires de la volonté politique des autorités
étatiques, laquelle est souvent déficiente. Or, cette caractérisation des revendications
autochtones est inexacte. Comme le démontre 1’exemple de la discrimination envers les
femmes autochtones, ce qui caractérise le préjudice historique envers les peuples
autochtones est que ceux-ci se perpétuent dans le temps et persistent sous la forme de
violations contemporaines de droits de la personne. Cette réalité s’explique par
I’opération du colonialisme de peuplement qui, a titre de structure génocidaire, est la
fondation sur laquelle 1’architecture et les pratiques de I’Etat reposent. Ainsi,
comprendre ce contexte particulier est nécessaire pour délimiter adéquatement
I’é¢tendue du préjudice causé aux peuples autochtones par les politiques et les pratiques
étatiques visant a accomplir le projet colonial. Celui-ci se révele alors comme étant bien
plus que simplement historique et plutot défini par son caractére continu. La réponse
de I’Etat a la discrimination envers les femmes autochtones est un exemple éloquent de
la tendance des instances judiciaires et politiques de sous-estimer 1’ampleur des
dommages causés par les violations des droits des peuples autochtones®!'s. Cette
tendance est notamment explicable par cette rupture fictive créée entre le passé et le
présent pour les fins de 1’octroi de réparation, soutenu par I’idée que les revendications
autochtones concernent des « injustices historiques » qui elles sont au-dela de la portée
de I’obligation étatique de réparation. Toutes mesures de réparation deviennent alors
tributaires de la volonté politique, voire une manifestation de la « générosité » de 1’Etat.
Par conséquent, aborder la question de la réparation par le prisme du fait
internationalement illicite & caractére continu permet non seulement d’identifier une
assise juridique pour les revendications autochtones, mais également d’apporter la
profondeur contextuelle nécessaire pour définir ce que constitue une réparation
adéquate, pleine et effective face au colonialisme de peuplement.

215 Kent Roach, Remedies for Human Rights Violations: A Two-Track Approach to Supra-National and
National Law, Cambridge, Cambridge University Press, 2021 a la p 457.



