
Tous droits réservés © Société québécoise de droit international, 2024 Ce document est protégé par la loi sur le droit d’auteur. L’utilisation des
services d’Érudit (y compris la reproduction) est assujettie à sa politique
d’utilisation que vous pouvez consulter en ligne.
https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/

Cet article est diffusé et préservé par Érudit.
Érudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de
l’Université de Montréal, l’Université Laval et l’Université du Québec à
Montréal. Il a pour mission la promotion et la valorisation de la recherche.
https://www.erudit.org/fr/

Document généré le 23 jan. 2026 17:03

Revue québécoise de droit international
Quebec Journal of International Law
Revista quebequense de derecho internacional

Femmes autochtones et discrimination au canada : analyse du
droit à la réparation des peuples autochtones à la lumière de la
notion de fait internationalement illicite à caractère continu
Éloïse Décoste

Volume 35, numéro 2, 2022

URI : https://id.erudit.org/iderudit/1113513ar
DOI : https://doi.org/10.7202/1113513ar

Aller au sommaire du numéro

Éditeur(s)
Société québécoise de droit international

ISSN
0828-9999 (imprimé)
2561-6994 (numérique)

Découvrir la revue

Citer cet article
Décoste, É. (2022). Femmes autochtones et discrimination au canada : analyse
du droit à la réparation des peuples autochtones à la lumière de la notion de
fait internationalement illicite à caractère continu. Revue québécoise de droit
international / Quebec Journal of International Law / Revista quebequense de
derecho internacional, 35(2), 195–232. https://doi.org/10.7202/1113513ar

Résumé de l'article
Durant plus d’un siècle, les dispositions de la Loi sur les Indiens relatives à
l’admissibilité au statut « Indien » étaient discriminatoires envers les femmes
autochtones. En vertu de ce régime législatif, lorsqu’une femme autochtone
mariait un homme allochtone, elle perdait son statut « Indien » et les enfants
issus de ce mariage n’y avaient pas droit non plus. Ce n’était pas le cas toutefois
pour les hommes autochtones qui eux dans des circonstances semblables
conservaient le leur. Or, sans statut, ces femmes n’étaient plus perçues
formellement comme autochtones aux yeux de l’État canadien. Par
conséquent, elles ne pouvaient plus vivre dans leur communauté, ni y
participer à la vie politique et sociale, et se voyaient privées de la possibilité
d’élever leurs enfants au sein de leur culture, de leur langue et de leurs
traditions. Cette exclusion contribua à la marginalisation économique, à
l’isolement social et à la dévalorisation de la vie des femmes autochtones.

https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/revues/rqdi/
https://id.erudit.org/iderudit/1113513ar
https://doi.org/10.7202/1113513ar
https://www.erudit.org/fr/revues/rqdi/2022-v35-n2-rqdi09551/
https://www.erudit.org/fr/revues/rqdi/


FEMMES AUTOCHTONES ET DISCRIMINATION AU 
CANADA : ANALYSE DU DROIT À LA RÉPARATION DES 

PEUPLES AUTOCHTONES À LA LUMIÈRE DE LA NOTION 
DE FAIT INTERNATIONALEMENT ILLICITE À 

CARACTÈRE CONTINU 

Éloïse Décoste* 

Durant plus d’un siècle, les dispositions de la Loi sur les Indiens relatives à l’admissibilité au statut « Indien » 
étaient discriminatoires envers les femmes autochtones. En vertu de ce régime législatif, lorsqu’une femme 
autochtone mariait un homme allochtone, elle perdait son statut « Indien » et les enfants issus de ce mariage 
n’y avaient pas droit non plus. Ce n’était pas le cas toutefois pour les hommes autochtones qui eux dans des 
circonstances semblables conservaient le leur. Or, sans statut, ces femmes n’étaient plus perçues 
formellement comme autochtones aux yeux de l’État canadien. Par conséquent, elles ne pouvaient plus vivre 
dans leur communauté, ni y participer à la vie politique et sociale, et se voyaient privées de la possibilité 
d’élever leurs enfants au sein de leur culture, de leur langue et de leurs traditions. Cette exclusion contribua 
à la marginalisation économique, à l’isolement social et à la dévalorisation de la vie des femmes autochtones. 

For more than a century, the provisions of the Indian Act relating to eligibility for “Indian” status 
discriminated against Indigenous women. Under this legislative regime, when an Aboriginal woman married 
a non-Aboriginal man, she lost her “Indian” status, and the children born from this marriage were not entitled 
to it either. This was not the case, however, for indigenous men who, in similar circumstances, kept their 
status. However, without this status, these women were no longer formally perceived as Indigenous in the 
eyes of the Canadian state. As a result, they could no longer live in their community or participate in political 
and social life and were deprived of the opportunity to raise their children within their culture, language, and 
traditions. This exclusion contributed to the economic marginalization, social isolation, and devaluation of 
the lives of indigenous women. 

Durante más de un siglo, las disposiciones de la Ley Indígena relativas a la elegibilidad para obtener la 
condición de “india” discriminaron a las mujeres indígenas. Según este régimen legislativo, cuando una mujer 
aborigen se casaba con un hombre no aborigen, perdía su condición de "india" y los hijos nacidos de ese 
matrimonio tampoco tenían derecho a ella. Este no fue el caso de los hombres indígenas que, en 
circunstancias similares, conservaron el suyo. Sin embargo, sin estatus, estas mujeres ya no eran percibidas 
formalmente como indígenas a los ojos del Estado canadiense. Como resultado, ya no podían vivir en su 
comunidad ni participar en la vida política y social, y se les privaba de la oportunidad de criar a sus hijos 
dentro de su cultura, idioma y tradiciones. Esta exclusión contribuyó a la marginación económica, el 
aislamiento social y la devaluación de la vida de las mujeres indígenas. 

 
*  Éloïse Ouellet-Décoste est doctorante en droit au département des sciences juridiques de l’UQAM et 

chargée de cours à la Clinique internationale de défense des droits humains de l’UQAM. Elle est 
détentrice d’un baccalauréat en sciences politiques et en environnement et d’un baccalauréat bijuridique 
de l’Université McGill ainsi que d’une maîtrise en droit de la Geneva Academy of International 
Humanitarian Law and Human Rights. . 

 Texte gagnant du Concours Jacques Yvan Morin 2022 de la Société québécoise de droit international. 



196 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

Durant plus d’un siècle, les dispositions de la Loi sur les Indiens relatives à 
l’admissibilité au statut « Indien »1 étaient discriminatoires envers les femmes 
autochtones. En vertu de ce régime législatif, lorsqu’une femme autochtone mariait un 
homme allochtone, elle perdait son statut « Indien » et les enfants issus de ce mariage 
n’y avaient pas droit non plus. Ce n’était pas le cas toutefois pour les hommes 
autochtones qui, dans des circonstances semblables, conservaient le leur. Or, sans 
statut, ces femmes n’étaient plus perçues comme autochtones aux yeux de l’État. Par 
conséquent, elles ne pouvaient plus vivre dans leur communauté ni y participer à la vie 
politique et sociale, et se voyaient privées de la possibilité d’élever leurs enfants au sein 
de leur culture, de leur langue et de leurs traditions. Cette exclusion contribua à la 
marginalisation économique, à l’isolement social et à la dévalorisation de la vie des 
femmes autochtones. 

En 1985, la Loi sur les Indiens fut modifiée pour éliminer certaines des 
dispositions explicitement discriminatoires2. Dès lors, le libellé des nouvelles règles 
relatives à l’admissibilité au statut « Indien » fut neutre, du moins en apparence. Or, en 
ne restituant pas le statut aux femmes exclues par l’effet du mariage sur un pied 
d’égalité avec les hommes autochtones, le préjudice intergénérationnel découlant de 
l’opération de la loi fut maintenu3. Ces iniquités créées par les modifications 
législatives de 1985 eurent effet durant plus de trois décennies. Puis, en 2020, à la suite 
de l’adoption du Projet de loi S-34, le ministre des Services aux Autochtones annonça 
que « toutes les iniquités fondées sur le sexe de l’article 6 de la Loi sur les Indiens ont 
été éliminées »5. 

Par le présent article, je soutiendrai que, contrairement à la posture officielle 
du gouvernement, le Canada contrevient toujours à ses obligations internationales à 
l’égard des femmes autochtones et de leurs descendants. Pour étayer cette thèse, 
j’explorerai d’abord le contenu et la portée de l’obligation de réparation en vertu du 
droit international public. Je me tournerai ensuite vers les enjeux particuliers afférant à 
la réparation des droits des peuples autochtones, en particulier l’idée selon laquelle 
leurs revendications concernent des injustices dites « historiques ». Afin de contester 
ce postulat fondé sur une rupture fictive entre le passé et le présent, je proposerai une 
interprétation élargie de la portée de l’obligation étatique de réparation dans les États 

 
1  Le terme « Indien », bien qu’il soit historiquement erroné et qu’il ait une connotation négative, demeure 

encore aujourd’hui un terme juridique au Canada. Dans le présent article, ce terme n’est utilisé que pour 
faire référence à la catégorie juridique prévue en droit canadien. L’autrice tentera néanmoins de l’utiliser 
le moins possible et tient à s’excuser à l’avance pour l’inconfort que l’emploi de ce terme pourrait causer. 

2  Loi modifiant la Loi sur les Indiens, LC 1985 c 27. 
3  Canada, Commission royale sur les peuples autochtones, Groupe Communication Canada, Un passé, un 

avenir, vol 1, 1996) (présidents : Georges Erasmus et René Dussault) à la p 411 [RCAP]. 
4   Loi modifiant la Loi sur les Indiens pour donner suite à la décision de la Cour supérieure du Québec dans 

l’affaire Descheneaux c Canada (Procureur général), LC 2017 c 25 [Projet de Loi S-3]. Le Projet de loi 
S-3 reçut la sanction royale le 12 décembre 2017, mais ne prit effet dans son entièreté que vingt mois 
plus tard : C.P. 2019-1163. Décret fixant au 15 août 2019 la date d’entrée en vigueur de certaines 
dispositions de cette loi : TR/2019-85 (2019), Gaz C, II, (Volume 153, Numéro 17) 

5  Canada, Services aux Autochtones, Rapport au Parlement : Examen du Projet de Loi S-3, Ottawa, 
Services aux Autochtones Canada, 2020 à la p 10. 



 Femmes autochtones et discrimination au Canada 197 

marqués par le colonialisme de peuplement6, tel le Canada, en m’appuyant sur la notion 
de fait internationalement illicite à caractère continu. Finalement, j’illustrerai cette 
proposition en analysant la réponse de l’État canadien à la discrimination fondée sur le 
sexe dans la Loi sur les Indiens. Ce cas d’étude visera à démontrer qu’en l’absence de 
mesures de réparation adéquates, pleines et effectives, la réconciliation risque de n’être 
qu’une simple posture rhétorique, sans réelles retombées pour les peuples autochtones.  

 

I. Le principe de la responsabilité internationale 
 

A. L’obligation de réparation 

Le principe de la responsabilité prévoit l’obligation de répondre de toutes 
violations du droit. Tout fait internationalement illicite de l’État engage sa 
responsabilité et entraîne une obligation de réparer le préjudice causé par ce fait. Il 
s’agit « [d’]un principe du droit international, voire une conception générale du droit »7. 
En ce sens, la réparation est un complément indispensable des engagements 
internationaux, que cette obligation soit inscrite ou non dans la convention en cause8. 
Ainsi, la réparation est une obligation secondaire qui est enclenchée dès lors qu’il y a 
manquement à une obligation primaire, en l’occurrence un engagement international9.  

Le Projet d’articles sur la responsabilité de l’État pour fait 
internationalement illicite (ci-après « Articles ») élaboré par la Commission du droit 
international (ci-après « Commission »)10 codifie d’une part, les conditions générales 

 
6  Le colonialisme de peuplement est une théorie politique popularisée par l’anthropologue australien 

Patrick Wolfe dans Settler colonialism and the transformation of Anthropology : The politics and poetics 
of an ethnographic event Londres ; New York, Cassel, 1999. Selon cette théorie, le colonialisme de 
peuplement est une forme distincte de colonialisme, émanant d’une formation sociale particulière. Ainsi, 
en vertu des postulats de celle-ci, les États marqués par le colonialisme de peuplement se caractérisent 
par (a) la nature structurelle (plutôt qu’évènementielle) de l’invasion des « colons » ( settler invasion), 
(b) la permanence de l’occupation des « colons » et de l’affirmation de la souveraineté du colonisateur 
sur les territoires colonisés; (c) l’objectif ultime d’élimination des populations autochtones et de leurs 
revendications territoriales pour les remplacer par une société de « colons » incontestée. Voir Patrick 
Wolfe, « Settler colonialism and the elimination of the native » (2006) 8:4 J Genocide Research 387; 
Lorenzo Veracini, « Introducing settler colonial studies » (2011) 1 Settler Colonial Studies 1; Emma 
Battel Lowman et Adam J Barker, Settler identity and colonialism in 21st century, Canada Black Point, 
NS : Fernwood Publishing, 2015. 

7  Affaire relative à l’usine de Chorzow (Allemagne c Pologne) (1928) CPJI (Série A) no 17 à la p 29 
[Chorzow]. Plus récemment, dans l’affaire Mayagna (Sumo) Awas Tingni Community c Nicaragua 
(2001) Inter-Am Ct HR (sér C) n° 79au para 163, la Cour interaméricaine des droits de l’homme réitérait 
cette idée en ces termes : « c’est un principe du droit international que toute violation d’une obligation 
internationale qui a causé un dommage emporte l’obligation d’une réparation adéquate ». 

8  « La réparation est le complément indispensable d’un manquement à l’application sans qu’il soit 
nécessaire que cela soit inscrit dans la convention même » : Chorzow, supra note 7 à la p 29. 

9  James Crawford, « The ILC’s Articles on Responsibility of States for Internationally Wrongful Acts: A 
retrospect » (2002) 98:4 Am J Int’l L 874 à la p 876. 

10  Responsabilité de l’État pour fait internationalement illicite, AG NU, 56e sess, Doc NU A/56/83 (2002), 
Rés AG 56/83. 



198 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

selon lesquelles le droit international considère qu’un État est responsable d’actions ou 
omissions illicites11 et d’autre part, les conséquences juridiques en découlant12. Ce 
régime repose sur une distinction entre les règles primaires – soit le contenu des 
engagements des États issus du droit international positif, conventionnel et coutumier 
– et les règles secondaires c’est-à-dire, celles se rapportant à la qualification d’un 
comportement comme illicite, aux circonstances d’attribution ou d’exclusion de 
responsabilité à l’État en question et aux conséquences juridiques lui incombant13. Il 
est généralement admis que seules ces dernières relèvent du domaine de la 
responsabilité des États14.  

En vertu de ces règles, la responsabilité internationale sera engagée dès lors 
qu’un État commet : (a) une action ou omission lui étant attribuable selon le droit 
international, laquelle (b) constitue une violation d’une obligation internationale15. Le 
cas échéant, les conséquences juridiques suivantes seront imposées à l’État : le maintien 
du devoir d’exécuter l’obligation violée16; la cessation du fait illicite (si celui-ci 
continue) et l’octroi d’assurances et de garanties de non-répétition17; et la réparation 
intégrale du préjudice causé18 sous la forme de restitution, si possible, ou, 
alternativement, d’indemnisation et de satisfaction19.  

A priori, le régime de la responsabilité, à l’instar du droit international public, 
peut sembler ne concerner que les manquements à des obligations interétatiques20. Or, 
l’avènement du régime international de protection des droits de la personne a 
profondément bouleversé le droit international en créant des obligations à l’égard des 
personnes sous la juridiction de l’État. Corolairement, les individus devinrent titulaires 
de droits en vertu du droit international qui historiquement ne leur conférait que la 

 
11  Ibid, Première partie. 
12  Ibid, Deuxième partie. 
13  Cette séparation a été critiquée par plusieurs auteurs comme étant illusoire ou même déroutante : 

Crawford, supra note 9 à la p 874 ; Francioni soutient par ailleurs que cette distinction artificielle rend 
particulièrement difficile et problématique la régulation de la responsabilité internationale pour fait 
illicite à l’égard de la communauté internationale dans son ensemble, notamment quant aux droits 
humains, à l’autodétermination et à l’interdiction de l’usage de la force : Francesco Francioni, 
« Reparation for Indigenous Peoples : Is International Law Ready to Ensure Redress for Historical 
Injustices ? » dans Federico Lenzerini, dir, Reparations for Indigenous Peoples : International and 
Comparative Perspectives, New York, Oxford University Press, 2008, 27 à la p 29. 

14  Commission du droit international, « Projet d’articles sur la responsabilité de l’État pour fait 
internationalement illicite et commentaires y relatifs » (2001) II (2) Annuaire de la Commission du droit 
international, aux pp 61-64 [CDI] 

15  Projet d’articles sur la responsabilité internationale de l’État pour fait internationalement illicite, 
Commission du droit international, 56e sess, Doc off AG NU, (2000), Supp no 10 A/56/10, c 1, art 2 
[Articles]. 

16  Ibid, Deuxième partie, Chapitre premier, art 29. 
17  Ibid, Deuxième partie, Chapitre premier art 30. 
18  Ibid, Deuxième partie, Chapitre premier, art 31. 
19  Selon les Articles, la restitution est la forme première de réparation due par l’État responsable, à moins 

que celle-ci ne soit (a) « matériellement impossible » ou qu’elle (b) « n’impose une charge hors de toute 
proportion avec l’avantage qui dériverait de la restitution plutôt que de l’indemnisation ». Dans un tel 
cas, l’État responsable du fait internationalement illicite sera alors tenu d’indemniser le dommage causé. 
Ibid, Deuxième partie, Chapitre II, arts 35, 36. 

20  Francioni, supra note 13 à la p 29.  



 Femmes autochtones et discrimination au Canada 199 

qualité d’objet21. Ainsi, il apparaît indéniable aujourd’hui qu’en cas de violations du 
droit international des droits humains le régime de la responsabilité de l’État s’applique 
également à l’égard des individus ou des groupes22. D’ailleurs, les articles stipulent 
qu’en cas de violation de traités multilatéraux, les obligations de l’État responsable 
peuvent être dues à l’égard de plusieurs États ou à la « communauté internationale dans 
son ensemble »23. Ce choix de mots se distingue de l’expression « la communauté 
internationale des États » traditionnellement employée dans les instruments de droit 
international public24. Par conséquent, il doit être compris comme étant inclusif des 
acteurs non étatiques25.  

De surcroit, les articles prévoient une distinction entre la notion d’« État lésé » 
et celle de « bénéficiaires de l’obligation violée »26. Il en résulte que, lorsqu’il est 
question d’une violation d’un traité multilatéral de protection des droits de la personne, 
la responsabilité internationale de l’État en cause sera engagée envers les autres États 
membres audit traité ou même envers la communauté internationale dans son ensemble. 
Toutefois, l’État responsable sera tenu d’octroyer réparation aux individus sous son 
contrôle ayant subi un préjudice en raison de cette violation27. 

Dans l’avis consultatif sur les conséquences juridiques de l’édification d’un 
mur dans le territoire palestinien occupé, la Cour internationale de justice précisa que 
les obligations internationales de l’État comprennent l’octroi de mesures de réparation 
aux personnes physiques et morales ayant subi des dommages en raison de ses 

 
21  Ibid à la p 31 ; Pierre d’Argent, « Le droit de la responsabilité internationale complété ? Examen des 

principes fondamentaux et directives concernant le droit à un recours et à réparation des victimes de 
violations flagrantes du droit international des droits de l’homme et de violations graves du droit 
international humanitaire », (2005) 51 Ann français dr intl 27 à la p 28 ; Theo van Boven, « Victims’ 
Rights to a Remedy and reparation; The New United Nations Principles and Guidelines », dans CF 
Ferstman et al, dir, Reparations for Victims of Genocide, War Crimes and Crimes against Humanity, 
Koninklijke Bill News and views 2009, 19 à la p 21. 

22  Dinah Shelton, Remedies in International Human Rights Law, Oxford, Oxford University Press, 2006 à 
la p 50; d’Argent, supra note 21 aux pp 43-44. 

23  « 1. Les obligations de l’État responsable énoncées dans la présente partie peuvent être dues à un autre 
État, à plusieurs États ou à la communauté internationale dans son ensemble, en fonction notamment de 
la nature et du contenu de l’obligation internationale violée et des circonstances de la violation. 

 2.La présente partie est sans préjudice de tout droit que la responsabilité internationale de l’État peut 
faire naître directement au profit d’une personne ou d’une entité autre qu’un État. »  Articles, supra note 
15, Deuxième partie, Chapitre premier, art 33. 

24  Voir notamment : Convention de Vienne sur le droit des traités, 23 mai 1969, 1155 RTNU 331, article 
53 (entrée en vigueur : 27 janvier 1980). 

25  Francioni, supra note 13 à la p 30.  
26  « 1. […]2. Tout État en droit d’invoquer la responsabilité en vertu du paragraphe 1 peut exiger de l’État 

responsable :  
 a) […] ; et 
 b) L’exécution de l’obligation de réparation conformément aux articles précédents, dans l’intérêt de 

l’État lésé ou des bénéficiaires de l’obligation violée. » : Articles, supra note 15, Troisième partie, 
Chapitre premier, art 48, alinéa 2. 

27  « Lorsqu’une obligation de réparation est due à un État, la réparation n’est pas nécessairement effectuée 
au bénéfice de cet État. Par exemple, la responsabilité d’un État peut être engagée pour la violation d’une 
obligation conventionnelle concernant la protection des droits de l’homme envers toutes les autres parties 
du traité en question, mais les individus concernés doivent être considérés comme les bénéficiaires 
ultimes et, en ce sens, comme les titulaires, des droits en question. » : CDI, supra note 14 à la p 252. 



200 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

violations de divers instruments internationaux28. Par cette conclusion, la Cour paraît 
reconnaître qu’une violation du droit international peut entrainer, dans cet ordre 
juridique, un droit individuel à la réparation29. De façon similaire, dans l’Affaire du 
Massacre de Plan de Sánchez, la Cour interaméricaine des droits de l’homme (ci-après 
« Cour interaméricaine ») indiqua que l’obligation d’octroyer réparation aux individus 
concernés pour toute violation du droit international des droits humains constitue une 
norme coutumière au cœur du régime de la responsabilité de l’État30. Cette 
interprétation a été réitérée par la Cour interaméricaine dans sa jurisprudence 
subséquente31.  

En somme, bien qu’initialement, le droit international public – et donc, par 
corolaire, les règles relatives à la responsabilité de l’État – se préoccupait uniquement 
de la réparation entre les États, l’avènement du régime de protection des droits de la 
personne a étendu la portée de ce principe à la réparation des préjudices causés aux 
groupes ou aux individus du fait d’une action ou omission illicite de l’État. Par 
conséquent, en adhérant au régime international de protection des droits de la personne, 
les États, incluant le Canada, ont accepté d’être soumis à une obligation de réparation 
envers les autres États ainsi que les individus et les groupes, ou même des peuples, en 
cas de violation d’une obligation juridique issue du droit international. 

 

B. Le droit à la réparation 

Alors que les principes de la responsabilité internationale imposent une 
obligation de réparation aux États, le régime international de protection des droits de la 
personne prévoit, quant à lui, un droit à la réparation pour les victimes. Celui-ci est 
énoncé dans de nombreux instruments internationaux. À titre d’exemple, notons la 
Convention sur l’élimination de toutes les formes de discrimination raciale32, ratifiée 
par le Canada en 1970, laquelle stipule à l’article 6 le droit à une voie de recours 

 
28  Conséquences juridiques de l’édification d’un mur dans le territoire palestinien occupé, Avis consultatif, 

[2004] CIJ rec 136 aux pp196-198. 
29  d’Argent, supra note 21 aux pp 43-44 ; van Boven, supra note 21 aux pp 25-26. 
30  Affaire du Massacre de Plan de Sánchez (Guatemala) (Réparations) (2004), Inter-Am Ct HR (Sér C) n° 

116 au para 52. Dans cette affaire, l’État guatémaltèque avait reconnu sa responsabilité internationale 
pour les violations de 10 articles de la Convention américaine relative aux droits de l’homme, 
22 novembre 1969, 1144 RTNU 123 (entrée en vigueur : 27 août 1979). Ainsi, quand vint le temps de 
statuer sur les réparations, la Cour interaméricaine analysa l’article 63 de cette convention, lequel impose 
une obligation de réparations aux États responsables de violations des droits et libertés y étant protégés. 
Elle conclut que cet article énonce « a customary norm that constitutes one of the basic principles of 
contemporary international law on State responsibility », de laquelle découle, pour l’État imputable, une 
obligation de faire cesser les conséquences du fait illicite et de réparer les dommages causés. Voir aussi : 
Affaire du Massacre de Plan de Sánchez (Guatemala) (Fonds) (2004), Inter-Am Ct HR (ser C) n° 105, 
aux paras 34 à 41. 

31  Claudio Grossman, Agustina del Campo & Mina A Trudeau, International law and reparations: the 
Inter-American system, Atlanta, Clarity Press, Inc, 2018. 

32  Convention sur l’élimination de toutes les formes de discrimination raciale, 7 décembre 1966, 
999 RTNU 160, art 6, RT Can 1970 no 28, 5 ILM 350 (entrée en vigueur : 4 janvier 1969, accession du 
Canada 14 octobre 1970) [CERD] 



 Femmes autochtones et discrimination au Canada 201 

effective et à la réparation juste et adéquate pour les victimes de discrimination raciale.  

De plus, certaines conventions ne prévoient que le droit à un recours utile, sans 
spécifier le droit à la réparation, tel le paragraphe 3 de l’article 233 du Pacte 
international relatif aux droits civils et politiques34, auquel le Canada a adhéré en 1976. 
Or, le Comité des droits de l’homme des Nations unies a spécifié que le droit à la 
réparation constitue une partie intégrante du droit à un recours effectif35.  

Qui plus est, l’Assemblée générale des Nations unies a précisé en 2005 que le 
droit à la réparation est un élément constitutif de l’obligation juridique générale de 
respecter, de faire respecter et d’appliquer le droit international des droits humains36. 
Ainsi, bien que certains instruments juridiques, tels que la Convention sur l’élimination 
de toutes les formes de discrimination à l’égard des femmes37, ne prévoient ni le droit 
à un recours efficace ni le droit à la réparation, tous les États membres – incluant le 
Canada qui l’a ratifiée en 1981 – sont considérés comme ayant accepté une obligation 
implicite de réparation. De façon analogue, bien que la Déclaration américaine des 
droits et devoirs de l’homme soit silencieuse sur cette question, la Commission 
interaméricaine des droits de l’homme considère que les États membres de 
l’Organisation des États américains, ce qui inclut le Canada, ont l’obligation d’octroyer 
réparation lorsqu’ils contreviennent à un droit y étant stipulé38. 

 
33  « Les États parties au présent Pacte s’engagent à : 
 Garantir que toute personne dont les droits et libertés reconnus dans le présent Pacte auront été violés 

disposera d’un recours utile, alors même que la violation aurait été commise par des personnes agissant 
dans l’exercice de leurs fonctions officielles ; 

 Garantir que l’autorité compétente, judiciaire, administrative ou législative, ou toute autre autorité 
compétente selon la législation de l’État, statuera sur les droits de la personne qui forme le recours et 
développer les possibilités de recours juridictionnel ; 

 Garantir la bonne suite donnée par les autorités compétentes à tout recours qui aura été reconnu 
justifié » : Pacte international relatif aux droits civils et politiques, 19 décembre 1966, 999 RTNU 171, 
art 2, RT Can 1976 no 47, 6 ILM 368 (entrée en vigueur: 23 mars 1976, accession du Canada 19 mai 
1976) [PIDCP]. 

34  Ibid. 
35  « Le paragraphe 3 de l’article 2 exige que les États parties accordent réparation aux personnes dont les 

droits reconnus par le Pacte ont été violés. S’il n’est pas accordé réparation aux personnes dont les droits 
reconnus par le Pacte ont été violés, l’obligation d’offrir un recours utile, qui conditionne l’efficacité du 
paragraphe 3 de l’article 2, n’est pas remplie. Outre la réparation expressément prévue par le paragraphe 
5 de l’article 9 et le paragraphe 6 de l’article 14, le Pacte implique de manière générale l’obligation 
d’accorder une réparation appropriée (…) » : Comité des droits de l’homme, Observation générale No. 
31 La nature de l’obligation juridique générale imposée aux États parties au Pacte, Doc off NU, 80e 
sess, Doc NU HRI/GEN/1/Rev.7 (2004) au para 16. 

36  Principes fondamentaux et directives concernant le droit à un recours et à réparation des victimes de 
violations flagrantes du droit international des droits de l’homme et de violations graves du droit 
international humanitaire, Rés AG 2005/147, 60e sess, Doc off AG NU, Doc NU A/Res/60/147 (16 
décembre 2005) [Principes fondamentaux]. 

37  Convention sur l’élimination de toutes les formes de la discrimination à l’égard des femmes, 18 
décembre 1979, 999 RTNU 1249, RT Can 1982 no 31, 19 ILM 33 (entrée en vigueur : 3 septembre 1981, 
accession du Canada 10 décembre 1981) [CEDAW]. 

38  À titre d’exemple, dans l’affaire Suresh c Canada, la Commission interaméricaine conclut que le Canada 
devait être tenu responsable de violations des articles II (droit à l’égalité devant la loi), XVIII (droit à la 
justice) et XXV (droit à la protection contre la détention arbitraire) de la Déclaration américaine des 
droits et devoirs de l’homme et ordonna, conséquemment, à l’État d’octroyer une réparation intégrale à 



202 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

En définitive, le régime international de protection des droits de la personne 
confère un droit à la réparation à toutes les victimes de violations du droit international 
des droits humains. En contrepartie, les États ont un devoir d’octroyer réparation à ces 
dernières, devoir qui découle de leur obligation générale de respecter, faire respecter et 
appliquer le droit international des droits humains et, plus largement, du régime de la 
responsabilité de l’État39. 

 
C. La réparation des violations dites « flagrantes » 

Bien que, en vertu du droit international, toutes les violations du droit 
international de protection des droits de la personne engendrent un droit à la réparation 
pour les victimes, il a été jugé nécessaire d’accorder une attention particulière à certains 
types de violations jugées flagrantes40. Conséquemment, en 2005, l’Assemblée 
générale des Nations unies adopta les Principes fondamentaux et directives concernant 
le droit à un recours et à réparation des victimes de violations flagrantes du droit 
international des droits de l’homme et de violations graves du droit international 
humanitaire (ci-après « Principes »)41. Ce document vise à codifier la normativité 
existante, sans toutefois créer de nouvelles obligations juridiquement contraignantes 
pour les États42. Les principes et directives y étant énoncés sont destinés à servir d’outil 
pour les États dans l’élaboration et la mise en œuvre de politiques et programmes axés 
sur les victimes. Ils visent également à offrir à ces dernières un guide à l’appui de leurs 
revendications individuelles et collectives43.  

Toutefois, les Principes ne définissent pas ce qui constitue une violation 
flagrante du droit international des droits humains, à défaut de consensus à cet égard 
durant les négociations44. Néanmoins, dans un premier rapport soumis à la Commission 
des droits de l’homme des Nations unies en 1993, le rapporteur spécial de la Sous-
Commission sur la prévention de la discrimination et la protection des minorités – 
organe mandaté d’entreprendre une étude sur le droit à la réparation pour les victimes 
de violations flagrantes des droits de la personne – affirma qu’une définition rigoureuse 
et exhaustive de ce concept n’était pas souhaitable, puisqu’elle risquerait de limiter 
indument le champ d’application de celui-ci. Cela dit, il opina qu’à tout le moins les 
violations suivantes devraient être considérées comme étant flagrantes :  

Le génocide, l’esclavage et les pratiques esclavagistes, les exécutions 
sommaires et arbitraires, la torture et les traitements ou châtiments cruels, 
inhumains ou dégradants, les disparitions forcées, la détention arbitraire et 
prolongée, la déportation ou le transfert forcé de populations, la 

 
la victime, incluant une indemnisation et des mesures de satisfaction : Manickavasagam Suresh c 
Canada, (2016) Inter-Am Comm HR, No. 8/16, Cas 11.661 (Fond), OEA/Ser.L/II.157. 

39  d’Argent, supra note 21 à la p 42. 
40  Van Boven, supra note 21 à la p 33 ; Shelton, supra note 22 à la p 389. 
41  Principes fondamentaux, supra note 36. 
42  Shelton, supra note 22 à la p 151. 
43  Van Boven, supra note 21 à la p 32. 
44  Federico Lenzerini, dir, Reparations for Indigenous Peoples: International and Comparative 

Perspectives, New York, Oxford University Press, 2008, à la p 4. 



 Femmes autochtones et discrimination au Canada 203 

discrimination systématique fondée notamment sur la race ou le sexe45. 

Cette liste est non exhaustive et non contraignante. Néanmoins, les types de 
violations du droit international des droits humains y étant énoncés ont en commun 
qu’ils affectent le droit à la vie et à l’intégrité physique et morale des personnes, et 
qu’ils sont souvent commis à grande échelle46. Par ailleurs, « en raison de leur gravité, 
[ces violations] constituent un affront à la dignité humaine »47. En ce sens, elles peuvent 
également inclure des violations délibérées, systématiques et massives des droits 
économiques et sociaux48. 

En cas de violations flagrantes, le droit à la réparation comprend deux volets. 
D’une part, au niveau procédural, les victimes doivent avoir accès à la justice dans des 
conditions d’égalité et doivent pouvoir accéder aisément aux informations utiles 
concernant les violations et les mécanismes de réparation49. D’autre part, la réparation 
octroyée aux victimes doit être adéquate, effective et rapide, en plus d’être 
proportionnelle à la gravité du préjudice subi et adaptée aux circonstances50. À cette 
fin, les mesures de réparation, collectives et individuelles, doivent prendre les formes 
suivantes : la restitution, l’indemnisation, la satisfaction, la réadaptation et les garanties 
de non-répétition51. Le recours à un large éventail de mesures de réparation vise à 
assurer la flexibilité nécessaire pour répondre aux besoins multiples des nombreuses 
victimes. De plus, agencer des mesures pécuniaires et symboliques sert à assurer une 
prise de conscience accrue du sort des victimes et à aider « à donner un sens aux 
évènements douloureux du passé »52. Or, qu’en est-il des violations flagrantes 
survenues avant l’émergence du régime international de protection des droits de la 
personne ? 

 

D. Les injustices historiques 

Les faits survenus par le passé ayant causé des dommages à un groupe 
particulier sont d’ordinaire décrits comme étant des « injustices historiques »53. Celles-
ci se caractérisent généralement par le fait que les personnes ayant causé le préjudice 
de même que les victimes sont décédées, souvent depuis longtemps54. Néanmoins, 

 
45  Étude concernant le droit à restitution, à indemnisation et à réadaptation des victimes de violations 

flagrantes des droits de l’homme et des libertés fondamentales, Doc off CDD, 45e sess, Doc NU 
E/CN.4/Sub.2/1993/8 (993) au para 13. 

46  Van Boven, supra note 21 à la p 34; Lenzerini, supra note 44 à la p 4. 
47  Principes fondamentaux, supra note 36, Préambule. 
48  Van Boven, supra note 21 à la p 34. 
49  Principes fondamentaux, supra note 36, sections VII, VIII, X. 
50  Ibid, section IX. 
51  Ibid. 
52  Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et des garanties de non-

répétition, Rapport sur les réparations pour les violations flagrantes des droits humains et les violations 
graves du droit international humanitaire, Doc off AG NU, 69e sess, Doc Nu A/69/518 (14 octobre 
2014), aux paras 32-33.  

53  Shelton, supra note 22 aux pp 428-29. 
54  Nahshon Perez, Freedom from Past Injustices: A critical evaluation of claims for inter-generational 

reparations, Edinburgh University Press, 2012 à la p 2. 



204 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

malgré le passage du temps, les dommages causés sont tels qu’ils continuent à avoir 
une importance sociale, notamment en raison de leur ampleur et de la persistance des 
conséquences du préjudice subi55.  

Au courant des dernières décennies, les revendications relatives à des 
injustices historiques se sont amplifiées. Elles sont aujourd’hui multiples et diverses. 
Dinah Shelton les classifie en cinq catégories, qui, sans être exhaustives, sont utiles 
pour comprendre l’ampleur du phénomène : les injustices à l’égard de certains groupes 
en période de guerre ; les lois et politiques discriminatoires visant certaines minorités ; 
la colonisation; l’esclavage transatlantique et la ségrégation raciale; les revendications 
des peuples autochtones56.  

En raison de la notoriété de ces faits historiques et de la disponibilité de 
preuves convaincantes, la question juridique principale n’est pas de démontrer que les 
évènements eurent bel et bien lieu, mais plutôt de déterminer s’ils sont justiciables 
aujourd’hui. Comme le démontre Mayo Moran, initialement, le droit ne voyait pas ces 
revendications comme des problèmes juridiques, seulement des enjeux de nature 
morale, politique ou historique57. Or, cette perception selon laquelle le passé est 
nécessairement au-delà de la portée du droit s’érode graduellement. Les procès de 
Nuremberg et de Tokyo ont introduit l’idée que la responsabilité juridique est une 
composante importante de la réponse aux grandes injustices de l’histoire58. De plus, 
l’émergence de la justice transitionnelle59 vers la fin des années 1980 a, quant à elle, 
élargi la notion de responsabilité juridique au-delà des procédures pénales en mettant 
en avant des mesures alternatives de justice et de réparation pour les victimes de 
violations flagrantes du droit international des droits humains et de violations graves 
du droit international humanitaire60.  

Ce nouvel intérêt pour la justice réparatrice suscita notamment le recours au 

 
55  Ibid à la p 2. 
56  Ibid. 
57  Mayo Moran, « The Problem of the Past: How Historic Wrongs Became Legal Problems » (2019) 69 

UTLJ 421 à la p 421. 
58  Ibid à la p 426. 
59  La justice transitionnelle fut développée en réponse aux changements politiques en Amérique latine et 

en Europe de l’Est vers la fin des années quatre-vingt et le début des années quatre-vingt-dix Alors que 
des régimes autoritaires s’effondraient sur les deux continents, un dilemme pratique se présenta : 
comment rendre justice aux victimes de violations des droits humains commises par l’ancien régime tout 
en garantissant la stabilité politique en cette période de transition ? C’est dans ce contexte que quatre 
processus politico-juridiques devinrent les pierres angulaires de la justice transitionnelle, soit les 
procédures pénales, les commissions de vérité, les mesures de réparation et les réformes législatives, 
politiques et judiciaires. Au fil des décennies, la justice transitionnelle s’imposa à titre de cadre normatif 
dominant et d’outil pratique d’intervention pour répondre aux violations flagrantes des droits humains et 
aux violations graves du droit international humanitaires dans une multitude de contextes, qui ne se limite 
plus uniquement aux transitions vers la démocratie. Voir : Paige Arthur, « How “Transitions” Reshaped 
Human Rights: A Conceptual History of Transitional Justice » (2009) 31:2 Hum Rts Q 321; Rapport du 
Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et de garanties de non-
répétition, Pablo de Grieff, AG NU 21e sess, Doc ONU A/HRC/21/46 (9 août 20212); Jennifer Balint, 
Julie Evans et Nesam McMillan « Rethinking Transitional Justice, Redressing Indigenous Harm: A 
Conceptual Approach » (2014) 8 Int J Transitional Justice 194. 

60  Moran, supra note 57 à la p 426. 



 Femmes autochtones et discrimination au Canada 205 

droit international devant des tribunaux domestiques pour tenter d’obtenir réparation 
pour des injustices historiques. Malgré les nombreux obstacles procéduraux et 
juridictionnels, dont l’épineuse question de la prescription et celle de l’intérêt pour agir, 
certaines de ces actions juridiques ont été fructueuses. Dans de tels cas, les instances 
judiciaires ont su démontrer une ouverture face aux injustices historiques, entre autres 
lorsque les cas devant elles concernent des violations graves et délibérées de droits 
fondamentaux et que la preuve est accablante, comme ce fut notamment le cas dans 
l’affaire Mutua portée devant les tribunaux anglais61.  

Cela dit, la question de la réparation des injustices historiques demeure 
controversée. Certains auteurs y voient le risque d’ouvrir la porte à un déluge de 
demandes ingérables, voire injustes pour les générations d’aujourd’hui qui n’y sont 
pour rien62. D’autres affirment qu’au contraire la réparation est un prérequis à la 
guérison et la réconciliation63, ou encore qu’il faille d’abord analyser la façon dont 
chaque régime de réparation est conçu avant de pouvoir statuer sur leur bien-fondé64. 
Cela dit, peu importe la position défendue, un élément demeure : il existe des barrières 
juridiques considérables à l’obtention de mesures de réparation pour des injustices 
historiques.  

Tout d’abord, il incombe de justifier pourquoi les sociétés d’aujourd’hui 
seraient tenues de réparer les injustices du passé auxquelles elles n’ont pas participé. 
Ensuite, il faut parvenir à expliquer pourquoi et comment les descendants des victimes 
des injustices historiques peuvent réclamer réparation, alors que le préjudice a été subi 
par leurs parents ou même leurs ancêtres. Finalement, il convient de déterminer ce qui 
peut compter comme une réparation juste et adéquate, ce qui soulève, de surcroit, la 
question de comment faire une telle détermination65.  

Les difficultés émergent du fait qu’il faille faire le lien entre le passé et le 
présent, tout en tentant de réparer ce qui est devenu irréparable en raison justement du 
passage du temps66. Bien que ces obstacles ne puissent être ignorés, il importe aussi de 

 
61  Cette affaire découlait de plaintes relatives aux actions brutales prises par le gouvernement britannique 

face à la rébellion Mua Mua au Kenya entre 1954 et 1956. Après deux décisions judiciaires en sa 
défaveur, l’État anglais accepta d’indemniser les victimes : Mutua c Foreign & Commonwealth Office, 
[2011] EWHC (QB) 1913 (eng) ; Mutua c Foreign & Commonwealth Office, [2012] EWHC (QB) 2678 
(eng). 

62  Michael R Marrus, « Official Apologies and the Quest for Historical Injustice » (2007) 6:1 J Human 
Rights 75; Jeremy Waldron, « Superseding Historical Injustices » (2014) 103:1 Ethics 4; David Frum, 
« The Impossibility of Reparations » The Atlantic (3 juin 2014), en ligne: <theatlantic. 
com/business/archive/2014/06/the-impossibility-of-reparations/372041/>; Perez, supra note 54. 

63  Rebecca Tsosie, « Acknowledging the Past to Heal the Future : The Role of Reparations for Native 
Nations » dans Jon Miller et Rahul Kumar, dir, Reparations: Interdisciplinary Inquiries, Oxford, Oxford 
University Press, 2023, 43; Francioni, supra note 13; Mari Matsuda, « Looking to the bottom : Critical 
legal studies and reparations » dans Gary Peller, Kimberlé Crenshaw, Neil Gotanda et Kendall Thomas, 
dir, Critical Race Theory : The Key Writings that Formed the Movement, New York, The New Press, 
1995, 63. 

64  Eric A Posner et Adrian Vermeule, « Reparations for slavery and other historical injustices » (2003) 103 
Colum L Rev 689. 

65  Janna Thompson, « Coming to terms with the past in Australia » dans Jon Miller et Rahul Kumar, 
Réparations: Interdisciplinary Inquiries, New York, Oxford University Press, 2007, 69 à la p 69. 

66  Matsuda, supra note 63 aux pp 70-73. 



206 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

considérer le fait que les générations d’aujourd’hui bénéficient des injustices du passé, 
lesquelles sous-tendent la construction de la société actuelle67. Comprendre le passé à 
partir des pratiques et des relations intergénérationnelles qui forment les collectivités 
permet de mettre en lumière l’importance de la réparation pour établir des relations plus 
justes et promouvoir la réconciliation68. En ce sens, la réparation se veut profondément 
transformatrice69.  

À ces défis s’ajoute le fait que de nombreuses injustices historiques 
constituaient des actes qui étaient conformes aux lois de l’époque, bien qu’elles soient 
maintenant perçues comme moralement répréhensibles et contraires aux standards 
contemporains du droit international des droits humains70. L’exemple de l’esclavage 
transatlantique est évocateur à cet égard. En effet, bien qu’il ne fasse aucun doute 
aujourd’hui que l’esclavagisme est une pratique odieuse et répréhensible, en raison du 
fait que celle-ci était profondément imbriquée dans les systèmes juridiques, politiques 
et économiques durant des centaines d’années, plusieurs considèrent aujourd’hui que 
le préjudice causé est simplement trop complexe pour que l’on puisse y remédier71. 
Cela dit, il ne s’agit pas d’un obstacle insurmontable à la réparation. Un exemple notoire 
est la Convention de règlement relative aux pensionnats indiens72, qui prévoit une 
indemnisation aux survivant.e.s, non seulement pour les actes illégaux subis dans les 
pensionnats, mais également pour les dommages systémiques légalisés73.  

 
67  Shelton, supra note 22 aux pp 429-47. 
68  Thompson, supra note 65 aux pp 72-74. 
69  Matsuda, supra note 63 à la p 74. 
70  Moran, supra note 57 à la p 425.  
71  « All efforts to secure redress for historic wrongs raise difficult legal and political issues. As we have 

seen, the very nature of the claims means that they almost inevitably implicate key political and social 
institutions including government actors and even law itself. But the scale and nature of chattel slavery 
in the US magnifies these issues in a dramatic way. […] Slavery was extensively regulated by law and 
enforced through the legal system. The Constitution itself made room for slavery. In short, the wrongs 
involved in slavery were massive and deeply interwoven into the very fabric of the American legal, 
political, and economic system for hundreds of years. Complicating this further, the formal institution of 
slavery ended over 150 years ago. We saw the challenges that courts in the residential school’s context 
had addressing the difficult idea that the legal and political systems themselves were a central part of 
what was now considered a historic wrong. Seeking redress for the institution of chattel slavery greatly 
amplifies these difficulties. Some scholars, otherwise sympathetic to the idea of reparations, have 
wondered aloud if slavery is simply ‘too big to remedy’. But I want to suggest that matters are more 
nuanced »: Moran, supra note 57 aux pp 452-53. 

72  Convention de règlement relative aux pensionnats indiens, 8 mai 2006, en ligne : 
<residentialschoolsettlement.ca/French/settlement.html>. 

73  Le système de pensionnat autochtone était non seulement autorisé et régi par la Loi sur les Indiens, mais 
constituait de surcroit un outil délibéré pour atteindre un objectif politique bien précis, l’assimilation des 
peuples autochtones. Néanmoins, la Convention de règlement relative aux pensionnats indiens octroya 
une indemnisation à tout.e.s les survivant.e.s du système via les paiements d’expérience commune pour 
le fait d’avoir été retiré de force de sa famille pour être mis dans une institution visant l’assimilation, soit 
l’objectif même du système. De plus, la Convention prévoyait aussi une indemnisation des survivant.e.s 
victimes d’actes illégaux, tels des sévices physiques, abus sexuels et autres actes fautifs ayant causé de 
graves conséquences psychologiques subis dans ces pensionnats, par l’entremise du processus 
d’évaluation indépendant: Gouvernement du Canada, « Convention de règlement relative aux 
pensionnats indiens » en ligne : Relations Couronne-Autochtones et Affaires du Nord Canada 
www.rcaanc-cirnac.gc.ca.  Voir aussi : Moran, supra note 57 aux pp 442-444. 



 Femmes autochtones et discrimination au Canada 207 

Or, du point de vue du droit international, la responsabilité de l’État ne sera 
engagée que s’il y a eu un manquement à un engagement international74. L’existence 
d’une telle obligation est un prérequis à la responsabilité internationale. Cependant, les 
traités internationaux de protection des droits de la personne sont considérés comme 
n’ayant qu’une portée prospective, c’est-à-dire qu’ils ne sont contraignants pour les 
États parties qu’à partir du moment de leur ratification. Par conséquent, le principe de 
l’intertemporalité constitue un obstacle juridique de taille aux revendications basées sur 
des injustices historiques75. En quelque sorte, ce principe crée une coupure temporelle 
entre les faits des États avant l’émergence du droit international des droits humains et 
ceux survenus depuis cette période. En découle un droit de la responsabilité modulé par 
la période historique en cause. Seules les injustices historiques dont l’illégalité en vertu 
du droit international au moment des faits peut être démontrée pourront engager la 
responsabilité internationale de l’État76, exception faite des faits illicites à caractère 
continu ou composite, tel qu’il sera discuté plus en détail ici-bas.  

 

II. Réparation et colonialisme de peuplement 
La réparation des injustices historiques demeure largement tributaire de la 

volonté politique et de l’acceptation d’un tel devoir par l’État77. Considérant que l’État 
est généralement celui qui a perpétré les injustices à l’égard desquelles les peuples 
autochtones demandent réparation aujourd’hui, il existe un conflit d’intérêt bien réel 
quand vient le temps d’y répondre. Puisque l’État porte à la fois le chapeau de juge et 
d’accusé, il est particulièrement difficile de déterminer le standard de justice approprié, 
surtout lorsque les actions étatiques en cause étaient conformes aux lois de l’époque78. 
Ceci est d’autant plus vrai étant donné que les conceptions autochtones de la justice 
peuvent différer considérablement de celles de l’État79.  

Conséquemment, le recours au droit international pour appuyer des demandes 
de réparation pour les préjudices causés par le colonialisme de peuplement permet de 
mitiger cette difficulté tout en apportant une assise juridique aux revendications 
autochtones80. Cette dernière est essentielle afin d’éviter que l’octroi de mesures de 
réparation ne demeure tributaire de la volonté politique des autorités étatiques, laquelle 

 
74  « Le fait de l’État ne constitue pas une violation d’une obligation internationale à moins que l’État ne 

soit lié par ladite obligation au moment où le fait se produit » : Articles, supra note 15, Première partie, 
Chapitre III, art 13. 

75  Shelton, supra note 22 aux pp 457-62. 
76  Ibid à la p 460. 
77  Dinah Shelton considère néanmoins que de nombreuses injustices historiques à l’égard des peuples 

autochtones étaient illégales au moment des faits en vertu du droit national ou international en vigueur, 
ce qui milite selon elle en faveur de l’octroi de mesures de réparation : Dinah Shelton, « Reparations for 
Indigneous Peoples : the Present Value of Past Wrongs » dans Federico Lenzerini, dir, Reparations for 
Indigenous Peoples : International and Comparative Perspectives, New York, Oxford University Press, 
2008, 47 à la p  48. 

78  Meredith Gibbs, « Using restorative justice to resolve historical injustices of Indigenous peoples » (2009) 
12:1 Contemporary Justice Rev 45 à la p 47. 

79  Ibid. 
80  Ibid. 



208 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

est souvent manquante. Or, les revendications autochtones sont généralement décrites 
comme visant des « injustices historiques », ce qui les positionne au-delà de la portée 
du régime international de protection des droits de la personne. Toutefois, je crois que 
cette caractérisation est inexacte et ne prend pas adéquatement en compte le contexte 
particulier du colonialisme de peuplement. À mon avis, une meilleure conceptualisation 
des revendications autochtones est nécessaire.  

 

A. Les particularités des revendications autochtones   

Plusieurs éléments distinguent les revendications autochtones des autres types 
de demande de réparation pour des injustices dites historiques. Tout d’abord, l’article 
premier commun aux deux pactes des Nations unies relatifs aux droits de la personne 
adoptés en 1966 reconnaît le droit des peuples à l’autodétermination81. Considérant que 
les revendications autochtones émanent justement de « peuples », celles-ci ne peuvent 
être considérées comme étant de nature purement « privée »82. D’ailleurs, lorsque les 
peuples autochtones revendiquent des droits culturels et politiques, ils le font 
généralement à titre d’entité politique distincte. Ce n’est pas le cas de la plupart des 
autres groupes demandant réparation pour des injustices historiques83. Cette posture 
politique particulière engendra d’ailleurs un mouvement de mobilisation globale qui 
s’échelonna sur plusieurs décennies et mena à la reconnaissance d’un statut particulier 
pour les peuples autochtones en droit international, lequel fut consacré par l’adoption 
de la Déclaration des Nations unies sur les droits des peuples autochtones (ci-après 
« la Déclaration »)84.  

À cet égard, il est opportun de noter que la reconnaissance de ce statut 
particulier est accompagnée d’une normativité propre et évolutive, laquelle comprend 
un droit à la réparation spécifique pour les peuples autochtones. La Déclaration énonce 
notamment un droit général d’accès à des procédures justes et équitables pour le 
règlement de conflits et de différends, ainsi qu’à des voies de recours efficaces pour les 
violations des droits individuels et collectifs des peuples autochtones85. À celui-ci 

 
81  PIDCP, supra note 33; Pacte international relatif aux droits économiques, sociaux et culturels, 16 

décembre 1966, 993 RTNU 3 (entrée en vigueur: 3 janvier 1976, adhésion du Canada: 19 mai 1976) 
[PIDESC]. 

82  Francioni supra note 13 à la p 28. 
83  Tsosie, supra note 63 à la p 44. 
84  En préambule, la Déclaration affirme que « les peuples autochtones sont égaux à tous les autres peuples, 

tout en reconnaissant le droit de tous les peuples d’être différents, de s’estimer différents et d’être 
respectés en tant que tels » : Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, Doc 
off AG NU, 61e sess, supp n° 53, Doc NU A/61/53 (13 septembre 2007) [UNDRIP]. En ce sens, le statut 
particulier des peuples autochtones en droit international ne signifie pas qu’ils ne bénéficient pas des 
mêmes droits que tous les autres peuples reconnus par le droit international. Au contraire, un corpus 
normatif particulier a été développé et codifié dans la Déclaration afin répondre à leurs besoins et 
aspirations, en établissant « les normes minimales nécessaires à la “dignité, à la survie et au bien-
être ”des peuples autochtones » dans un contexte où ils « continuent de faire face à la dépossession de 
leurs terres et ressources, à la discrimination, à l’assimilation forcée et à d’autres violations de leurs 
droits humains » : Communiqué conjoint sur la mise en œuvre, Rés AG 61/295 (Annexe), 68e sess, supp 
n° 49, Doc NU A/61/49 (2007). 

85  Ibid, art 40. 



 Femmes autochtones et discrimination au Canada 209 

s’ajoute des dispositions visant des droits spécifiques, soit un devoir de réparation 
incombant aux États en cas de violation du droit des peuples autochtones et des 
individus de ne pas subir s’assimilation forcée86; dans l’éventualité d’une relocalisation 
consentie87; à l’égard des biens culturels, intellectuels, religieux et spirituels88; ainsi que 
pour toute perte, confiscation, occupation, exploitation ou dégradation de leurs terres, 
territoires et ressources traditionnelles « sans leur consentement préalable, donné 
librement et en connaissance de cause »89.  

Pour sa part, la Convention (no 169) relative aux peuples autochtones et 
tribunaux de l’Organisation internationale du travail – le seul instrument juridique 
international contraignant traitant spécifiquement des droits des peuples autochtones – 
prévoit un droit à une indemnisation équitable pour tout dommage subi en raison 
d’activités de prospection minière ou d’exploitation des ressources sur les terres des 
peuples autochtones90. Elle stipule également un droit à la réparation lorsque le 
déplacement des peuples autochtones des terres qu’ils occupent est jugé nécessaire et a 
été effectué « avec leur consentement, donné librement et en toute connaissance de 
cause »91. 

Aux fins de la présente discussion, il est néanmoins important d’insister ici sur 
le fait que ces instruments juridiques ne prémunissent les peuples autochtones que 
contre les violations prospectives de leurs droits, sans offrir de remède quant aux 
nombreuses incidences passées où ceux-ci n’ont pas été respectés, encore moins pour 
les dommages leur ayant été infligés par le colonialisme de peuplement, tel le déni de 
leur souveraineté92. N’en demeure pas moins que l’existence de cette normativité 
relative au droit à la réparation propre aux peuples autochtones distingue ces derniers 
des autres groupes revendiquant des mesures réparatrices pour des injustices 
historiques.  

D’ailleurs, plusieurs procédures spéciales du Conseil des droits de l’homme 
des Nations unies se sont penchées récemment sur la question de l’obligation de 
réparation des États pour leurs pratiques coloniales et au legs des violations flagrantes 
des droits de la personne en ayant résulté93. Notamment, dans un rapport transmis à 

 
86  Ibid, art 8. 
87  Ibid, art 10. 
88  Ibid, art 11. 
89  Ibid, art 28. 
90  Convention (no 169) relative aux peuples indigènes et tribaux, 72RTNU59 (entrée en vigueur : 5 

septembre 1991), art 15. 
91  Ibid, art 16. 
92  Claire Charters, « Reparations for Indigenous Peoples: Global International Instruments and 

Institutions » dans Federico Lenzerini, dir, Reparations for Indigenous Peoples: International and 
Comparative Perspective, Oxford, Oxford University Press, 2008, 163 à la p 164. 

93  Voir notamment : Fabian Salvioli, Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la 
réparation et des garanties de non-répétition, Rapport sur les mesures de justice transitionnelle et 
approches à adopter face aux legs des violations graves des droits humains et du droit international 
humanitaire commises dans les contexte coloniaux, Doc off AG NU, 76e sess, point 75b, Doc NU 
A/76/180 (22 juillet 2021); Mécanisme d’experts sur les droits des peuples autochtones, Rapport sur le 
droit à la terre tel que consacré par la Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples 
autochtones : Une approche axée sur les droits de l’homme, Doc off AG NU, 45e sess, points 3 et 5, Doc 



210 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

l’Assemblée générale des Nations unies en juillet 2021, le Rapporteur spécial sur la 
promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et des garanties de non-répétition 
insiste sur l’importance des mesures de réparation, incluant les garanties de non-
répétition, pour renverser le legs des violations graves des droits des peuples 
autochtones commises dans les contextes coloniaux94. 

De plus, de nombreuses demandes de réparations émises par des peuples 
autochtones s’appuient sur des instruments juridiques anciens, tels des traités 
historiques conclus entre les nations autochtones et les puissances coloniales95. De 
façon corolaire, les revendications autochtones visent souvent la restitution de terres, 
en raison de leur relation particulière avec leurs territoires ancestraux et de la 
dépossession qu’ils ont vécue au cours du processus de colonisation. En contraste, la 
plupart des revendications relatives aux autres types d’injustices dites historiques 
insistent plutôt sur l’indemnisation des dommages subis96. 

Finalement, les revendications autochtones d’aujourd’hui sont généralement à 
la fois historiques et contemporaines. En effet, le colonialisme de peuplement est la 
cause sous-jacente des nombreux des enjeux actuels affectant les peuples autochtones. 
Un exemple éloquent de cette réalité est l’échec de l’État canadien de protéger 
adéquatement les femmes et les filles autochtones contre toutes les formes de 
violence97. Au courant de deux dernières décennies, de nombreux rapports préparés par 
des instances internationales et étatiques de même que par la société civile ont fait état 
de l’ampleur de cette crise. 

 
NU A/HRC/45/38 (15 juillet 2020) ; Rapporteuse spéciale sur les formes contemporaines de racisme, de 
discrimination raciale, de xénophobie et d’intolérance raciale, Rapport sur les réparations dues au titre 
de la discrimination raciale qui trouve son origine dans l’esclavage et le colonialisme, Doc off AG NU, 
74e sess, point 70b), Doc NU A/74/321 (21 août 2019) ; Mécanisme d’experts sur les droits des peuples 
autochtones, Action menée aux fins de la mise en œuvre de la Déclaration des Nations Unies sur les 
droits des peuples autochtones : reconnaissance, réparation et réconciliation, Doc off AG NU, 12e, point 
8, Doc NU A/HRC/EMRIP/2019/Rev.1 (2 septembre 2019).  

94  Salvioli, supra note 93. 
95  Par exemple, la Couronne britannique conclut onze traités avec de nombreuses Premières Nations entre 

1871 et 1921 afin de permettre l’expansion de la colonisation vers l’ouest par l’obtention de territoires. 
Ces traités sont aujourd’hui l’objet de disputes entre l’État et les Premières Nations concernées, en raison 
notamment d’interprétation distincts de concepts clés tels la propriété, d’erreurs de traduction et d’une 
mise en œuvre inadéquates de la part des autorités étatiques. Voir notamment : Chris Allard, « Relations 
between Canada and First Nations in the West (1867–1900) : The Numbered Treaties, Indian Act, and 
Loss of Aboriginal Autonomy » (2015) 4 HPS Journal 1; Jill StGermain, Indian Treaty-Making Policy 
in the United States and Canada, 1867–1877, Lincoln, University of Nebraska Press, 2001. 

96  Francioni, supra note 13 à la p 28.  
97  Voir notamment : Canada: Stolen Sisters : A Human Rights Response to Discrimination and Violence 

against Indigenous Women in Canada, Amnesty international, 2004; Colombie Britanique: Missing 
Women Commission of Inquiry, Forsaken: Nobodies: How and Why We Failed the Missing and 
Murdered Women, vol 2B Victoria et Vancouver, Colombie Britanique 2012; Human Rights Watch, 
Those who take us away: Abusive Policing and Failures in Protection of Indigenous Women and Girls 
in Northern British Columbia, Canada New York, HRW, 2013 [HRW]; Royal Canadian Mounted Police, 
Missing and Murdered Aboriginal Women: A National Operational Overview (Ottawa: RCMP, 2014) 
[RCMP]; Canada, Enquête nationale sur les femmes et les filles autochtones disparues et assassinées, 
Réclamer notre pouvoir et notre place: Rapport final de l’Enquête nationale sur les femmes et les filles 
autochtones disparues et assassinées, en ligne: <miwg-ffada.ca/> (Commissaire en chef: Marion Buller). 



 Femmes autochtones et discrimination au Canada 211 

 Parmi ceux-ci, le rapport de la Commission interaméricaine des droits de 
l’homme sur la situation des femmes autochtones en Colombie-Britannique détaille les 
nombreux manquements de l’État canadien quant à ses obligations émanant du droit 
international de protection des droits humains. En effet, la Commission identifie à la 
fois le défaut de l’État de garantir les droits à la non-discrimination, à la non-violence 
et à l’égalité des femmes et des filles autochtones, et de remplir son obligation positive 
de faire preuve de diligence raisonnable en prenant les mesures nécessaires pour 
prévenir, sanctionner et remédier à ces violations. Puis, la Commission conclut que les 
violations d’aujourd’hui ne peuvent être expliquées sans porter un regard sur le passé 
et comprendre l’historique de colonisation et les politiques mises en place au fil de 
l’histoire canadienne ayant vulnérabilisé les femmes et les filles autochtones au 
Canada98. 

De façon similaire, en 2019, la Commission d’enquête sur les relations entre 
les Autochtones et certains services publics au Québec (ci-après « Commission 
Viens ») conclut ce qui suit dans son rapport final : « au terme de l’exercice, il me 
semble impossible de nier la discrimination systémique dont sont victimes les membres 
des Premières Nations et les Inuits dans leurs relations avec les services publics ayant 
fait l’objet de l’enquête »99. Pour expliquer ce constat, la Commission Viens identifie 
en tête de liste, parmi une série de facteurs, l’héritage colonialiste, qui place encore 
aujourd’hui les membres des peuples autochtones et leurs communautés « dans des 
situations de grande vulnérabilité culturelle, relationnelle, sociale et économique », 
laquelle est manifeste dans « l’écart important qui les sépare du reste de la population 
en matière de conditions de vie et de conditions de santé »100. 

Bref, les peuples autochtones n’ont pas souffert d’injustices à un moment 
précis dans l’histoire, mais ils ont plutôt subi un flot constant et persistant d’injustices 
dès les premiers jours de la colonisation jusqu’à l’époque actuelle. Dans l’ensemble, il 
est donc indéniable que les revendications des peuples autochtones pour obtenir 
réparation se distinguent à plusieurs égards des autres types de demandes pour des 
injustices dites historiques. Non seulement sont-elles distinctes, mais elles peuvent 
difficilement être décrites comme uniquement historiques, compte tenu de leur 
caractère continu qui se manifeste aujourd’hui par des violations contemporaines. 

 

B. Le fait internationalement illicite à caractère continu 

Comme discuté ci-haut, une action ou omission attribuable à l’État 
n’engendrerait sa responsabilité internationale que si celle-ci constituait, au moment 
des faits, une violation d’une obligation internationale101. L’origine ou la nature de cette 

 
98  OÉA, Commission interaméricaine des droits de l’homme, Missing and Murdered Indigenous Women 

in British Columbia, Canada, OEA/Ser.L/V/II/Doc. 30/14, rev 1 (2014). 
99  Québec, Commission d’enquête sur les relations entre les Autochtones et certains services publics, 

Rapport Synthèse : Écoute, Réconciliation et Progrès (2019) (Président : Jacques Viens) à la p 11 
[Commission Viens]. 

100  Ibid à la p 12. 
101  Articles, supra note 15, Première partie, Chapitre premier, art 2. 



212 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

obligation internationale n’importe pas, que celle-ci soit coutumière, conventionnelle, 
émanant des principes généraux du droit ou même d’un acte unilatéral de l’État102. Il 
s’agit d’ailleurs de l’une des particularités du régime international de la responsabilité 
de l’État qui, contrairement à d’autres systèmes juridiques, ne fait pas de distinction 
entre la responsabilité contractuelle et délictuelle103. Peu importe la source de 
l’obligation, le régime opère de la même façon. L’élément déterminant est plutôt le 
moment où l’obligation internationale en cause est entrée en vigueur à l’égard de l’État 
visé, puisque « le fait de l’État ne constitue pas une violation d’une obligation 
internationale à moins que l’État ne soit lié par ladite obligation au moment où le fait 
se produit »104.  

En d’autres mots, « pour que la responsabilité d’un État soit engagée […] [il 
faut que] la violation ait lieu au moment où l’État était lié par l’obligation »105. Ce 
principe de l’intertemporalité est d’application générale et vise à offrir une garantie aux 
États que le droit international ne sera pas appliqué de façon rétroactive106. Il découle 
de considérations élémentaires d’équité. Celles-ci stipulent que tous ceux et celles qui 
sont assujettis à la loi devraient avoir la possibilité de connaître le contenu des règles 
de droit afin de pouvoir s’appuyer sur celles-ci pour dicter leurs actions. 
Conséquemment, il est généralement considéré injuste d’imposer de nouvelles normes 
de conduites après les faits et de juger les actions préalables à ces normes en fonction 
de celles-ci107. Ce principe est applicable a priori à l’égard de toutes les obligations 
internationales, incluant celles acceptées comme étant des normes de jus cogens108.  

Cela dit, encore faut-il déterminer comment les obligations internationales des 
États s’inscrivent dans le temps. Les articles apportent des précisions à cet égard en 
distinguant deux catégories de fait illicite : les violations achevées et celles qui ont un 
caractère continu109. Pour déterminer si le fait illicite en question entre dans la première 
ou la seconde catégorie, il faut considérer à la fois l’obligation primaire et les 

 
102  CDI, supra note 14 à la p 133. 
103  Ibid à la p 134. 
104  Articles, supra note 15, Première partie, Chapitre III, art 13. 
105  CDI, supra note 14 à la p 140. 
106  Ibid à la p 141.  
107  Shelton, supra note 77 à la p 68. 
108  CDI, supra note 14 à la p 143. Francesco Francioni soutient néanmoins que le principe de 

l’intertemporalité ne devrait pas couvrir les cas de violations les plus fragrantes des droits humains et du 
droit international humanitaire, même en l’absence d’instruments internationaux en vigueur au moment 
des faits, puisque ceci équivaudrait à dire que les actes de génocide, de déportation de masse et de 
privation des moyens de subsistance des peuples autochtones étaient légaux au moment de leur 
commission, une position difficilement défendable eu égard aux principes généraux de droit reconnus 
par l’ensemble des nations selon lui : Francioni, supra note 13 à la p 43. 

109  « 1. La violation d’une obligation internationale par le fait de l’État n’ayant pas un caractère continu a 
lieu au moment où le fait se produit, même si ses effets perdurent. 

 2. La violation d’une obligation internationale par le fait de l’État ayant un caractère continu s’étend sur 
toute la période durant laquelle le fait continue et reste non conforme à l’obligation internationale ; 

 3. La violation d’une obligation internationale requérant de l’État qu’il prévienne un évènement donné 
se produit au moment où l’événement survient et s’étend sur toute la période durant laquelle l’évènement 
continue et reste non conforme à cette obligation » : Articles, supra note 15, Première partie, Chapitre 
III, art 14. 



 Femmes autochtones et discrimination au Canada 213 

circonstances de l’espèce110. Toutefois, « un fait illicite [n’aura] pas un caractère 
continu simplement parce que ses effets ou ses conséquences s’étendent dans le 
temps »111. C’est la violation comme telle qui doit être continue.  

En appliquant la notion de fait illicite à caractère continu, des instances 
internationales ont établi leur compétence ratione temporis dans des affaires portant sur 
des faits survenus avant la ratification par l’État visé du traité de protection des droits 
de la personne en cause. Un exemple notoire est le cas des disparitions forcées ou 
involontaires112. La Cour interaméricaine des droits de l’homme a notamment jugé que, 
lorsqu’une personne est victime de disparition forcée avant l’adhésion par l’État en 
question de la Convention américaine relative aux droits de l’homme113 (ou de 
l’acceptation de sa compétence), ce dernier pourra néanmoins engager sa responsabilité 
internationale si le sort de la personne disparue n’est toujours pas connu à la suite de la 
ratification (ou de l’acceptation de la compétence de la Cour)114. Autrement dit, la 
violation des droits de la personne résultant de la disparition forcée ou involontaire 
continue tant et aussi longtemps que l’affaire n’est pas résolue115. Le cas échéant, une 
instance judiciaire peut se considérer compétente ratione temporis pour les violations 
qui continuent après la date de la ratification. 

Cette même logique peut être applicable à nombre d’autres types de violations. 
Par exemple, dans ses commentaires sur l’article 14, la Commission de droit 
international a expliqué que « la question de savoir si une expropriation est un fait 
illicite “achevé” ou continu dépend, dans une certaine mesure, du contenu de la règle 
primaire censée avoir été violée ». Ainsi, les expropriations conformes à la loi en 
vigueur au moment des faits constitueront un fait achevé, alors que celles contraires au 
droit, soit en présence d’une occupation de facto, rampante ou déguisée, pourront 
donner lieu à un fait illicite continu116.  

 
110  CDI, supra note 14 à la p 147. 
111  Ibid à la p 148. 
112  L’article 8 de la Convention internationale pour la protection de toutes personnes contre les disparitions 

forcées, prévoit clairement le caractère continu de ce type de violation : 2716 RTNU 48088 (entrée en 
vigueur : 23 décembre 2010). 

113  Convention américaine relative aux droits de l’homme, 22 novembre 1969, 1144 RTNU 123 (entrée en 
vigueur : 27 août 1979). 

114  « The Court considers Mr. Nicholas Blake’s disappearance as marking the beginning of a continuing 
situation and will decide about the actions and effects subsequent to the date on which Guatemala 
accepted the competence of the Court » : Blake c Guatemala (1998) Inter-Am, Ct HR (Sér C), n° 36, 
para 67. 

115  « Les États parties à la présente Convention s'engagent à adopter, dans le respect de leurs procédures 
constitutionnelles, les mesures législatives nécessaires pour qualifier le délit de disparition forcée des 
personnes et pour le sanctionner d'une peine appropriée, proportionnelle à son extrême gravité. Ce délit 
est considéré comme continu ou permanent tant que la destination de la victime ou le lieu où elle se 
trouve n'ont pas été déterminés. » [Emphase ajoutée] : Convention interaméricaine sur les disparitions 
forcées de personne, Belém do Pará, Brésil, 9 juin 1994, lors de la vingt-quatrième session ordinaire de 
l’Assemblée générale (entrée en vigueur : 28 mars 1996), art III.  

116  Dans Papamichallopoulos c Grèce (1993), 260-B CEDH (Sér A), la Cour européenne des droits de 
l’homme conclut à une violation continue du droit à la jouissance paisible d’un bien saisi sans 
expropriation formelle environ huit ans avant que la Grèce ne reconnaisse sa compétence; Similairement, 
dans Loizidou c Turquie (1996), 1996-VI CEDH (Sér A) 2216, la Cour européenne des droits de l’homme 



214 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

À mon avis, une logique analogue s’impose quant à une portion importante 
des revendications autochtones visant des allégations de dépossessions territoriales 
effectuées par les puissances colonisatrices en contravention des traités signés avec les 
peuples autochtones ou encore sur la base de doctrines juridiques, telles la terra 
nullius117 et la doctrine de la découverte118, lesquelles ont été subséquemment 
invalidées. Notons à cet égard que la Cour suprême du Canada a conclu que la doctrine 
de la terra nullius ne s’est jamais appliquée au Canada119. Par ailleurs, la Loi sur la 
Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, adoptée par le 
Parlement en 2021 à titre de véhicule de mise en œuvre de la Déclaration, affirme 
notamment que « les doctrines de la découverte et de terra nullius, sont racistes, 
scientifiquement fausses, juridiquement sans valeur, moralement condamnables et 
socialement injustes »120. Par conséquent, de telles dépossessions territoriales des 
peuples autochtones pourraient aussi constituer une violation à caractère continu, tant 
et aussi longtemps qu’il n’y a pas eu cessation. 

Qui plus est, la distinction entre les violations achevées et celles qui sont 
continues, est particulièrement pertinente en ce qui a trait aux violations des droits 
culturels et politiques. Dans l’affaire Lovelace c Canada, le Comité des droits de 
l’homme des Nations unies estima qu’il était compétent pour examiner la plainte de 
Sandra Lovelace, bien que celle-ci eût perdu son statut « Indien » en raison de son 
mariage à un non-autochtone avant la ratification par le Canada du Pacte international 

 
a jugé que l’expropriation d’un bien en vertu de la Constitution de la République turque de Chypre-Nord 
de 1985, laquelle est considérée sans effet juridique en droit international, était illicite, de telle sorte que 
le refus persistant de l’État d’accès à son bien par la requérante constituait une violation continue qui 
s’était poursuivie après l’acceptation de la compétence de la Cour par la Turquie en 1990. 

117  Dans l’avis consultatif sur le Sahara Occidental, la Cour internationale de justice expliqua que 
l’expression terra nullius était un terme juridique développé pour permettre l’acquisition de la 
souveraineté par l’occupation d’un territoire considéré « sans maître ». Or, la Cour nota que cette 
doctrine fut utilisée par les puissances coloniales pour justifier l’imposition de leur souveraineté sur des 
territoires occupés par des peuples ayant une organisation sociale et politique bien établie. La Cour 
estima ainsi que ces territoires ne pouvaient être considérés comme terra nullius. Par conséquent, elle 
conclut que la souveraineté à l’égard de ces territoires ne pouvait s’acquérir unilatéralement par 
l’occupation : Sahara occidental, Avis consultatif, [1975] CIJ rec 12 à la p 39. 

118  La doctrine de la découverte a souvent été employée pour justifier l’appropriation de territoires occupés 
par des peuples autochtones et la subjugation de ceux-ci par les puissances coloniales. Reposant sur la 
prétendue supériorité raciale des Européens chrétiens et issue de bulles pontificales de l’époque dite des 
« grandes découvertes » de l’Europe, elle est aujourd’hui considérée par la communauté internationale 
comme étant « scientifiquement fausse, juridiquement sans valeur, moralement condamnable et 
socialement injuste » : UNDRIP, supra note 84, préambule alinéa. En 2014, dans un rapport se penchant 
sur cette doctrine, l’Instance permanente sur les questions autochtones concluait que « la doctrine de la 
découverte est importante pour le monde, à cause non seulement des exactions commises par le passé 
mais encore de ses conséquences de grande portée qui se font encore sentir aujourd’hui » et appelait à la 
mise en place de procédures et mécanismes de réparation aux niveaux international, régional et national 
pour enclencher des processus nécessaires de décolonisation : Instance permanente sur les questions 
autochtones, Étude des effets de la doctrine de la découverte sur les peuples autochtones, y compris les 
mécanismes, procédures et instruments de réparation, Doc off CES NU, 2014, Doc NU 
E/C.19/2014/3aux paras 32 à 38. 

119   Nation Tsilhqot’in c. Colombie-Britannique, 2014 CSC 44, [2014] 2 RCS 256 au para 69. 
120  Loi sur la Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, LC 2021, c 14, 9e alinéa 

du préambule. 



 Femmes autochtones et discrimination au Canada 215 

relatif aux droits civils et politiques121. Pour justifier cette posture, le Comité s’appuya 
sur la notion de fait illicite continu et l’appliqua à l’article 27 du Pacte122, lequel garantit 
les droits culturels des personnes appartenant à une minorité ethnique, religieuse ou 
linguistique123. Il conclut ainsi à l’existence d’une violation continue du Pacte du fait 
que la perte du statut « Indien » empêchait Sandra Lovelace d’appartenir à sa 
communauté, d’y vivre et ainsi d’avoir accès à sa culture et sa langue autochtone124. 
Par conséquent, il ressort de ces conclusions que lorsqu’une violation a un caractère 
continu, « un comportement qui a commencé à un moment donné dans le passé et qui 
constituait (ou, si la règle primaire pertinente avait été en vigueur pour l’État à l’époque, 
aurait constitué) une violation à cette date peut se poursuivre et donner naissance à un 
fait illicite continu dans le présent »125.  

 

C. Le colonialisme de peuplement : continu et composite 

Le colonialisme de peuplement se caractérise par sa « logique d’élimination », 
laquelle vise à assurer le remplacement permanent des peuples autochtones pour faire 
place à une société coloniale incontestée126. Pour construire cette société dominante sur 
les territoires des peuples autochtones autrefois libres, l’État colonial doit parvenir à les 
faire disparaitre en tant qu’entités politiques distinctes, puisque leurs revendications 
pour le respect de leur souveraineté sont incompatibles avec le projet colonial127. En ce 
sens, le colonialisme de peuplement doit être compris comme un « génocide 
structurel »128 visant la dissolution des sociétés autochtones par un processus continu 
conçu pour les déposséder de leur souveraineté, de leurs territoires et de leurs identités 
culturelles et politiques distinctes129. Cette dépossession n’est pas qu’historique, 

 
121  PIDCP, supra note33.  
122  « Dans les États où il existe des minorités ethniques, religieuses ou linguistiques, les personnes 

appartenant à ces minorités ne peuvent être privées du droit d’avoir, en commun avec les autres membres 
de leur groupe, leur propre vie culturelle, de professer et de pratique leur propre religion, ou d’employer 
leur propre langue » : ibid, art 27.  

123  Sandra Lovelace c Canada, Communication No. R.6/24 (29 décembre 1977) Doc NU Supp. No. 40 
(A/36/40) 166 (1981), aux paras 10-11. 

124  Ibid au para 15. 
125  CDI, supra note 14 à la p 151. 
126  Wolfe, « Settler colonialism and the elimination of the native », supra note 6. Voir aussi : Wolfe, Settler 

colonialism, supra note 6; Veracini, supra note 6; Emma Battel Lowman et Adam J Barker, supra note 
6. 

127  James Tully, « The struggles of Indigenous peoples for and of freedom » dans Duncan Ivison, Paul Patton 
et Will Sanders, dir, Political Theory and the rights of Indigenous peoples, Cambridge, Cambridge 
University Press, 2000, 36 aux pp 39-40. 

128  L’expression « génocide structurelle » a été mise de l’avant par l’anthropologue australien Patrick Wolfe 
afin de décrire les spécificités du colonialisme de peuplement et la logique de l’élimination, sans 
minimiser l’impact de recourir au terme génocide en le qualifiant. Selon lui, cette expression évite de 
créer une hiérarchie entre les victimes de génocide et met en évidence la persistance des structures du 
colonialisme de peuplement. Wolfe suggère que l’assimilation pratiquée par les États coloniaux constitue 
l’une des deux alternatives restantes lorsque l’expulsion n’est pas possible ; l’autre option étant les 
massacres comme lors de l’Holocauste : Wolfe, « Settler colonialism and the elimination of the native », 
supra note 6 à la p 403.  

129  Ibid. Voir aussi: Linda Tuhiwai Smith, Decolonizing Methodologies: Research and Indigenous Peoples, 
Dunedin, University of Otago Press, 1999, 28; Tully, supra note 127 aux pp 39-40. 



216 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

puisqu’elle perdure au sein même de l’architecture de l’État, étant reproduite par 
l’opération de ses structures et de ses pratiques130. 

Au Canada, la confédération de 1867 modifia drastiquement la relation entre 
les peuples autochtones et la Couronne. Adoptée unilatéralement par l’État, la 
Constitution du Dominion du Canada stipule que « les Indiens et les terres réservées 
pour les Indiens » relèvent de l’autorité législative exclusive du parlement131. En vertu 
de cette dernière, le parlement adopta en 1876 la Loi sur les Indiens, laquelle accorde à 
l’État de vastes pouvoirs quant aux structures politiques, aux modes de gouvernances, 
à l’administration des terres et à l’éducation des peuples autochtones132. L’objectif de 
cette loi était non-équivoque dès son adoption, comme l’affirma au parlement le 
Premier ministre de l’époque en 1887 : « the great aim of our legislation has been to 
do away with the tribe system and assimilate the Indian people in all respects with the 
inhabitants of the Dominion »133. Bien que les droits ancestraux et issus de traités des 
peuples autochtones aient été enchâssés dans la constitution en 1982134 et que la Loi sur 
les Indiens ait été modifiée à plusieurs reprises au courant du dernier siècle et demi, 
cette structure constitutionnelle et législative sous-jacente demeure en vigueur au 
Canada encore aujourd’hui. 

De façon analogue aux disparitions forcées ou aux expropriations illicites, les 
violations des droits des peuples autochtones en contexte colonial demeureront 
irrésolues tant et aussi longtemps que le colonialisme de peuplement continuera d’être 
reproduit par les structures de l’État. Ainsi, caractériser les revendications autochtones 
comme ne visant que des « injustices historiques » occulte la véritable nature du 
préjudice causé par le colonialisme de peuplement en plus de restreindre indument la 
portée de l’obligation de réparation incombant à l’État canadien. En ce sens, concevoir 
les revendications autochtones comme visant des violations à caractère continu semble 
plus adéquat.  

D’ailleurs, la plupart (sinon la totalité) de ces revendications ne visent pas 
exclusivement une injustice historique fixée dans le temps. Au contraire, elles portent 
plutôt sur des injustices dont la source est historique, mais dont les effets délétères 
continuent dans le temps et constituent eux-mêmes des violations de leurs droits. Ces 
revendications visent notamment les conséquences de la doctrine de la découverte qui, 
encore aujourd’hui, sont bien tangibles et se manifestent par « la dépossession continue 
de leurs terres, territoires et ressources, la suppression massive de leurs institutions 
politiques et juridiques, les pratiques discriminatoires visant à détruire leurs cultures 
[et] le défaut, à ce jour, de respect des traités, accords et autres arrangements » conclues 

 
130  Wolfe, supra note 6; Veracini, supra note 6 ; Emma Battel Lowman et Adam J Barker, supra note 6. 
131  Loi constitutionnelle de 1867 (R-U), 30 & 31 Vict, c 3, art 91(24), reproduit dans LRC 1985, ann II, no 

5. 
132  Loi sur les Indiens, supra note 2. 
133  Sessional papers, vol. 20b, Session of the 6th Parliament of the Dominion of Canada, 1887, 37. 
134  Droits des peuples autochtones du Canada, art 35, Partie II de la Loi Constitutionnelle de 1982, 

constituant l’annexe B de la Loi de 1982 sur le Canada (R-U), 1982, c 11.   



 Femmes autochtones et discrimination au Canada 217 

par le passé135.  

En ce sens, analyser les revendications autochtones à partir de la notion de fait 
internationalement illicite à caractère continu permet de prendre en compte le contexte 
particulier du colonialisme de peuplement. Autrement dit, le fait que les comportements 
étatiques à la base des revendications autochtones aient commencé avant l’émergence 
du régime international de protection des droits de la personne n’est pas suffisant pour 
faire de ces violations des « injustices historiques ». Dès lors que ces comportements 
se poursuivent dans le temps jusqu’à l’époque contemporaine, ils engendrent 
nécessairement une obligation de réparation pour l’État canadien. À cet égard, il est 
opportun de noter que, dans son rapport final, l’Enquête nationale sur les femmes et les 
filles autochtones disparues et assassinées (ci-après « ENFFADA ») conclut à 
l’existence d’un génocide commis par le Canada envers les peuples autochtones et, 
conséquemment, d’une obligation de cessation et de réparation lui incombant136. 

Qui plus est, l’ENFFADA affirme que ce génocide constitue un fait 
internationalement illicite composite137. Selon la Commission du droit international, le 
fait internationalement illicite composite est « la violation d’une obligation 
internationale par l’État à raison d’une série d’actions ou d’omissions, définie dans son 
ensemble comme illicite »138. Ainsi, la responsabilité internationale de l’État canadien 
résulterait de ses manquements « à ses obligations internationales par l’entremise d’une 
série d’actions et d’omissions prises dans leur ensemble, et ce manquement se 
poursuivra tant et aussi longtemps que des actes de génocide se produisent et que des 
politiques visant à la destruction soient maintenues »139.  

Cette notion introduit une nuance supplémentaire quant à la distinction entre 
un fait illicite achevé et continu abordée précédemment. « Les faits composites donnent 
lieu à des violations à caractère continu, qui s’étendent sur toute la période débutant 
avec la première des actions ou omissions de la série de faits qui constitue le 
comportement illicite »140. Parmi les exemples cités dans les commentaires sur les 
articles, notons entre autres les obligations concernant le génocide, l’apartheid ou les 
crimes contre l’humanité ainsi que les actes systématiques de discrimination raciale141. 
Selon la Commission, le génocide constitue généralement un fait illicite composite 
puisque l’entité responsable doit avoir adopté une politique ou un comportement 
systématique, de telle sorte qu’il n’y aura génocide que s’il y a accumulation des actes 
interdits en présence du mens rea spécifique requis142.  

 
135  Instance permanente sur les questions autochtones, Étude des effets de la doctrine de la découverte sur 

les peuples autochtones, y compris les mécanismes, procédures et instruments de réparation, Doc off 
CES NU, 2014, Doc NU E/C.19/2014/3, au para 12. 

136  Canada, Enquête nationale sur les femmes et les filles autochtones disparues et assassinées, Une analyse 
juridique du génocide, Rapport supplémentaire, en ligne : <.mmiwg-ffada.ca/final-report/> (Présidente : 
Marion Bullet) à la p 29 [ENFFADA]. 

137   Ibid. 
138  Articles, supra note 15, Première Partie, Chapitre III, art 15. 
139  Ibid. 
140  CDI, supra note 14 à la p 154. 
141  Ibid. 
142  Ibid à la p 155. 



218 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

En terme temporel, le fait composite est considéré comme ayant lieu au « moment où 
se produit la dernière action ou omission qui, conjuguée aux autres actions ou 
omissions, suffit à constituer le fait illicite, sans être nécessairement la dernière de la 
série »143. La responsabilité internationale de l’État sera alors engagée à partir du 
moment de la première des actions ou omissions de la série ayant eu lieu après la 
naissance de l’obligation primaire pour l’État en question. Ces actions ou omissions 
peuvent, quant à elles, être des faits illicites achevés ou continus. D’ailleurs, la 
Commission considère que les faits composites sont particulièrement susceptibles de 
donner lieu à des violations continues144.  

Bien que l’ENFFADA n’y fasse pas référence explicitement, il appert de son 
analyse que le génocide commis par le Canada est un fait internationalement illicite 
composite dont le caractère est continu. En effet, elle conclut que la série d’actions et 
d’omissions de l’État est non seulement persistante dans le temps, mais débute bien 
avant que le Canada ne ratifie la Convention pour la prévention et la répression du 
crime de génocide en 1952145. En ce sens, le colonialisme de peuplement, qui, comme 
démontré ci-haut, doit être compris comme étant un « génocide structurel »146, constitue 
dans son ensemble un fait internationalement illicite composite à caractère continu. En 
effet, celui-ci s’opère par une série d’actions et d’omissions de l’État articulée dans les 
politiques coloniales visant l’assimilation des peuples autochtones afin de les faire 
disparaître à titre d’entités politiques distinctes. Ce processus, qui a persisté à travers 
les époques jusqu’à la période contemporaine, est maintenu encore aujourd’hui par les 
structures étatiques. Qui plus est, nombreuses de ces politiques prisent individuellement 
remplissent, quant à elles, les critères d’une violation à caractère continu au sens du 
droit international. À cet égard, la discrimination envers les femmes autochtones dans 
la Loi sur les Indiens fait figure d’exemple éloquent. 

 

III. Loi sur les Indiens et discrimination fondée sur le sexe 
Pendant près de 150 ans, les dispositions de la Loi sur les Indiens147 (et de ses 

textes prédécesseurs148) relatives à l’admissibilité au statut « Indien » étaient 

 
143  Ibid à la p 157. 
144  Ibid à la p 156. 
145  ENFFADA, supra note 136 à la p 10. 
146  Ibid à la p 5. 
147  Loi sur les Indiens, supra note 2. 
148  Dès 1857, l’Acte pour encourager la civilisation graduelle des tribus sauvages en cette Province, et pour 

amender les lois relatives aux Sauvages (sc 1857, c. 26) prévoyait que les femmes autochtones étaient 
automatiquement émancipées avec leur mari, si celui-ci le choisissait. Puis, en 1869, l’Acte pourvoyant 
à l’émancipation graduelle des sauvages, à la meilleure administration des affaires des Sauvages, et à 
l’extension des dispositions de l’acte (sc 1869, c 6, 32-33 Vict.) ajouta l’exclusion des femmes 
autochtones par le mariage. L’article 6 se lisait comme suit : « toute femme Sauvage qui se mariera à un 
autre qu’un Sauvage, cessera d’être une Sauvage dans le sens du présent acte, et les enfants issus de ce 
mariage ne seront pas non plus considérés comme Sauvages dans le sens du présent acte; […] » Lors de 
l’adoption de la Loi sur les Indiens en 1876, cette politique d’exclusion des femmes autochtones et de 
leurs enfants par le mariage fut reprise. L’article 3 de la première mouture de l’Acte pour amender et 
refondre les lois concernant les Sauvages (aujourd'hui, la Loi sur les Indiens), adoptée en 1876 (sc 1876, 



 Femmes autochtones et discrimination au Canada 219 

discriminatoires envers les femmes autochtones. Plus qu’une simple expression des 
valeurs patriarcales et sexistes de l’époque, cette politique d’exclusion des femmes 
autochtones par le mariage visait à consolider le projet colonial. Comprendre ce lien 
historique entre le colonialisme de peuplement et la discrimination fondée sur le sexe 
est fondamental pour saisir l’ampleur du préjudice causé par cette politique et pour 
pouvoir définir adéquatement la portée de l’obligation de réparation de l’État à l’égard 
des femmes autochtones. 

 

A. Survol historique 

La première version de la Loi sur les Indiens fut adoptée en 1876149. Fruit de 
la consolidation de lois coloniales, elle avait comme objectif premier de soumettre 
toutes les nations autochtones – avec lesquelles la Couronne entretenait des rapports 
distincts – à une relation unique et profondément paternaliste avec l’État canadien150. 
Aux fins de la réalisation du projet colonial, la Loi donna des pouvoirs étendus à l’État, 
par lesquels celui-ci imposa une structure politique, un contrôle des terres et un modèle 
« d’éducation »151 allant à l’encontre des pratiques culturelles, des ordres juridiques et 
du modèle traditionnel de gouvernance des peuples autochtones152. Un élément central 
de la Loi, qui est toujours en vigueur aujourd’hui, est la détermination unilatérale par 
l’État de qui est « Indien » aux yeux de la loi. Ainsi, le Canada s’accorda le pouvoir de 
« créer » et d’« éliminer » des « Indiens » à sa guise, dans le but d’affaiblir les droits 

 
c18, 39 Vict.), définissait comme suit le terme « Sauvage » : « Premièrement. – Tout individu du sexe 
masculin et de sang sauvage, réputé appartenir à une bande particulière ; Secondement. – Tout enfant de 
tel individu ; Troisièmement – Toute femme qui est ou a été légalement mariée à tel individu ; » en plus 
d’ajouter ceci au paragraphe (c) « Pourvu que toute femme Sauvage qui se mariera à un autre qu’un 
Sauvage ou un Sauvage sans traités, cessera d’être une Sauvage dans le sens du présent acte ». 

149  Loi sur les Indiens, supra note 2. 
150  « Our Indian legislation generally rests on the principle, that the aborigines are to be kept in a condition 

of tutelage and treated as wards or children of the State…[T]he true interests of the aborigines and of 
the State alike require that every effort should be made to aid the Red man in lifting himself out of his 
condition of tutelage and dependence, and that is clearly our wisdom and our duty, through education 
and every other means, to prepare him for a higher civilization by encouraging him to assume the 
privileges and responsibilities of full citizenship » : Canada, Department of Interior, « Annual Report for 
the Year Ended 30th June, 1876 » dans Sessional Papers, vol 7, no 11, (1877) à la p xiv. 

151  C’est notamment par la Loi sur les Indiens que l’État imposa le système de pensionnat autochtone, connu 
aujourd’hui pour les nombreux abus commis à l’égard des enfants autochtones forcés de les fréquenter. 
Dans les mots de la Commission vérité et réconciliation du Canada : « Pendant la majeure partie de son 
existence, le système des pensionnats du Canada destiné aux enfants autochtones était un système 
d’éducation en apparence seulement. Les Pensionnats avaient pour but de séparer les enfants autochtones 
de leur famille afin de limiter et d’affaiblir les liens familiaux et culturels et d’endoctriner les enfants 
pour qu’ils adhèrent à une nouvelle culture, à savoir la culture dominante sur le plan juridique de la 
société canadienne euro-chrétienne […]. Ces écoles ont exercé leurs activités pendant plus de 100 ans, 
de sorte que plusieurs générations successives d’enfants des mêmes collectivités et familles ont eu à les 
fréquenter. […] Des enfants ont subi des sévices, physiques et sexuels, et sont décédés dans ces écoles 
dans des proportions qui n’auraient jamais été tolérées dans aucun autre système scolaire du pays ou de 
la planète » : Commission de vérité et réconciliation du Canada, Honorer la vérité, réconcilier pour 
l’avenir : Sommaire du rapport final, Winnipeg, Commission de vérité et réconciliation du Canada, 
2015, Préface. 

152  RCAP, supra note 3 à la p 171.  



220 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

des peuples autochtones et de renforcer la main mise étatique sur leurs territoires153. 

La Loi sur les Indiens a été modifiée à plusieurs reprises au fil des décennies, 
mais l’exclusion des femmes autochtones par l’effet du mariage en demeura un pilier 
durant plus d’un siècle. Notamment, en 1951, alors qu’émergeait le régime international 
de protection des droits de la personne, la Loi sur les Indiens fut considérablement 
réformée. Certaines de ses restrictions les plus oppressives, telle l’interdiction de 
pratiques culturelles comme les potlatch154, furent supprimées155. Un système 
d’enregistrement centralisé fut également instauré afin de faciliter l’inscription de 
toutes les personnes ayant le statut « Indien » en vertu de la Loi sur une seule et même 
liste. L’introduction de ce système d’enregistrement eut pour effet de renforcer 
l’exclusion des femmes autochtones et de leurs descendants.  

Jusqu’aux amendements de 1951, les femmes autochtones qui perdaient leur 
statut pouvaient néanmoins conserver un certain lien avec leur communauté, bien 
qu’officieux, par ce qui était appelé le « coupon rouge », une pièce d’identité non 
officielle émise par certaines agences du Ministère des Affaires indiennes et donnant à 
leur détentrice le droit à une part des sommes payables aux termes d’un traité156. 
Toutefois, à compter de la réforme de 1951, en plus de perdre leur statut « Indien » une 
fois mariées, les femmes exclues étaient « émancipées »157.  

Les conséquences étaient graves et immédiates. Elles n’étaient plus 
« Indiennes » aux yeux de la loi, perdaient tout lien avec leur communauté, ne 
pouvaient pas posséder de biens sur la réserve ni même en hériter de leurs parents, 
devaient se départir de toutes les terres qu’elles occupaient et quitter la réserve. Elles 
perdaient ainsi accès aux services culturels et sociaux offerts dans leur communauté et 
ne pouvaient plus participer à sa vie politique et sociale. En cas d’échec de leur mariage 
ou d’un veuvage, elles ne pouvaient pas retourner dans leur communauté, au risque 
d’expulsion. Les effets de la discrimination les suivaient même après leur mort, car à 
défaut d’avoir le statut « Indien », ces femmes ne pouvaient pas être enterrées parmi 
leurs ancêtres dans le cimetière de leur communauté158.   

En substance, l’émancipation équivalait à un « bannissement légal »159. Une 
fois que ces femmes perdaient leur statut et devaient quitter leur communauté, tous 

 
153  Audra Simpson, Mohawk Interruptus: Political Life across the Borders of Settler States, Durham, Duke 

University Press, 2014, à la p 12. 
154  Le potlatch est une cérémonie pratiquée par les peuples autochtones de la côte ouest de ce qui est connu 

aujourd’hui comme étant l’Amérique du Nord. Elle est au cœur de la structure de gouvernance, de l’ordre 
social et des traditions sociales et culturelles des peuples qui la pratiquent. En 1884, le gouvernement 
fédéral bannit les potlatchs et criminalisa la participation, parce que la pratique était jugée contraire aux 
objectifs de christianisation, et d’assimilation des peuples autochtones : RCAP, supra note 3 aux pp 73-
76 et 169. 

155   Ibid aux pp 283-85. 
156  RCAP, supra note 3 à la p 277. 
157  Ibid. 
158  Kathleen Jamieson, Indian Women and the Law in Canada: Citizens Minus, Canadian Advisory Council 

on the Status of Women and Indian Rights for Indian Women,Ottawa, Minister of Supply and Services 
Canada, 1978 à la p 78. 

159  RCAP, supra note 3 à la p 278. 



 Femmes autochtones et discrimination au Canada 221 

leurs descendants devinrent également inadmissibles au statut « Indien ». Considérant 
que les générations subséquentes furent également aliénées de leur autochtonie, « the 
scale of cultural genocide caused by gender discrimination becomes massive »160. 

Ce régime renforcé d’exclusion des femmes autochtones est resté en vigueur 
jusqu’en 1985. La Loi sur les Indiens fut alors modifiée pour éliminer la discrimination 
explicite fondée sur le sexe. Cette modification législative fut le résultat de facteurs 
concomitants, dont la ratification par le Canada de la Convention sur l’élimination de 
toutes les formes de discrimination à l’égard des femmes161 en 1981 et l’adoption de la 
Charte canadienne des droits et libertés162 l’année suivante, laquelle enchâssa le droit 
à l’égalité dans la constitution canadienne. Mais surtout, la Loi fut amendée après plus 
de deux décennies de militantisme politique et juridique des femmes autochtones, 
autant à l’échelle nationale qu’internationale163, dont la plainte déposée par Sandra 
Lovelace au Comité des droits de l’homme des Nations unies abordée 
précédemment164. 

Le Projet de loi C-31, adopté en 1985, avait comme objectif d’éliminer 
certains aspects discriminatoires de la Loi. Or, les modifications apportées eurent 
également pour effet d’en maintenir les effets discriminatoires. Plutôt que de rétablir le 

 
160  Bonita Lawrence, « Gender, Race and the Regulation of Native Identity in Canada and the US: An 

Overview » (2003) 18:2 Hypatia 3 à la p 5. 
161  CEDAW, supra note 37. 
162  Charte canadienne des droits et libertés, art 15, Partie I de la Loi Constitutionnelle de 1982, constituant 

l’annexe B de la Loi de 1982 sur le Canada (R-U), 1982, c 11.   
163  Sur le plan politique, les femmes autochtones se mobilisèrent pour demander des « droits indiens pour 

les femmes indiennes ». Cette campagne populaire menée par des militantes telle Mary Two-Axe Early 
a été menée dès 1967. Parmi leurs nombreuses actions, elles soumirent un mémoire à la Commission 
royale d’enquête sur la situation de la femme au Canada et prirent parole publiquement lors de la 
conférence de l’Année internationale de la femme au Mexique en 1975 : Janet Silman, Enough Is 
Enough: Aboriginal Women Speak Out, Toronto, Women’s Press, 1987; Jamieson, supra note 158. Leur 
activisme mena à l’adoption d’une recommandation sur l’élimination de la discrimination sexospécifique 
dans la Loi sur les Indiens dans le rapport final de la Commission Bird en 1970 : Commission royale 
d’enquête sur la situation de la femme au Canada, Rapport final, Ottawa, Bureau du Conseil Privé, 1970 
à la p 238 (Présidente : Florence Bird). Sur le plan juridique, deux femmes autochtones ayant perdu leur 
statut par le mariage, Jeanne Corbiere Lavell et Yvonne Bedard, se sont battues devant les tribunaux 
domestiques. La première perdit en première instance, mais gagna en appel : Procureur general du 
Canada c Lavell, [1971] FC 347, 22 DLR (3d) 188. La seconde gagna en première instance : Bedard c 
Isacc et al, [1972] 2 OR 391, 25 DLR (3d) 551. Les deux affaires furent entendues conjointement par la 
Cour suprême du Canada qui conclut, en 1974, que la Loi canadienne sur les droits de la personne ne 
protégeait que l’égalité de traitement dans la mise en œuvre et l’application des lois du Canada, et 
qu’aucune inégalité de la sorte n’était en cause en l’espèce : Procureur general du Canada c Lavell , 
[1974] SCR 1349 à la p. 1372-1373, 38 DLR (3d) 481.  

164  À la suite de la décision de la Cour suprême du Canada dans l’affaire Lavell, Sandra Lovelace Nicholas, 
une femme Wolastoqiyik de la Première Nation Tobique, déposa une plainte au Comité des droits de 
l’homme des Nations Unies. Ayant perdu son statut par le mariage, Sandra Lovelace Nicholas ne put 
retourner vivre dans sa communauté à la suite de sa séparation et ses enfants ne purent accéder aux 
services culturels et sociaux offerts par celle-ci. Elle allégua que le Canada contrevenait à ses obligations 
en vertu du Pacte international relatif aux droits civils et politiques, supra note 33. Le Comité conclut 
que, par le fait d’empêcher Sandra Lovelace Nicholas de retourner vivre dans sa communauté, la Loi sur 
les Indiens interférait avec son droit d’avoir accès à sa culture et sa langue, à titre de membre d’une 
minorité ethnique, une contravention non justifiée à l’article 27 du Pacte : Sandra Lovelace c Canada, 
supra note 123. 



222 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

statut des femmes autochtones exclues par l’effet du mariage sur un pied d’égalité avec 
les hommes autochtones, une distinction fut maintenue dans la loi par des dispositions 
d’apparence neutres. En effet, les femmes autochtones exclues par le mariage furent 
réinscrites au registre « Indien » sous l’alinéa 6(1)(c) de la Loi sur les Indiens, alors que 
leurs enfants le furent sous le paragraphe 6(2). Pour leur part, ceux et celles qui avaient 
le statut au moment des modifications législatives – ceci inclut les hommes autochtones 
ayant marié des femmes allochtones ainsi que ces femmes et leurs enfants - ont été 
enregistrés sous l’alinéa 6(1)(a). Bien que cette différence puisse sembler être une 
simple formalité juridique, elle eut pour effet de stigmatiser davantage les femmes 
réinscrites165. En vertu de la nouvelle règle de la « coupure de la deuxième génération » 

- laquelle prévoit qu’après deux générations consécutives dont un seul parent a le statut, 
la troisième génération n’est pas admissible à l’inscription au registre « Indien » 166 - 
celles-ci de même que leurs descendants se sont retrouvés avec une capacité amoindrie 
de transmettre le statut167. Ainsi, les effets sexospécifiques de la Loi furent maintenus. 

 Il fallut 35 années additionnelles de militantisme et de contestations 
judiciaires avant que ces dispositions discriminatoires soient finalement supprimées de 
la Loi sur les Indiens. Durant cette période, le Canada s’est battu avec acharnement 
pour maintenir en place son régime discriminatoire. Ce fut notamment le cas en 2010, 
alors que la Loi fut jugée contraire à la disposition sur l’égalité de la Charte 
canadienne168. Subséquemment, le Projet de loi C-3169 fut délibérément conçu pour ne 

 
165  Bernard Duhaime et Josée-Anne Riverin, « Double Discrimination and Equality Rights of Indigenous 

Women in Quebec » (2011) 65:3 U Miami L Rev 903 à la p 913.  
166  L’article 6 de la Loi sur les Indiens énonce les règles d’admissibilité au statut « Indien ». Depuis 1985, 

celui-ci est divisé en deux paragraphes. Ceux et celles dont les deux parents ont le statut « Indien » sont 
inscrits au registre sous le paragraphe 6(1). Lorsqu’un seul parent est inscrit sous le paragraphe 6(1), ses 
enfants seront inscrits sous le paragraphe 6(2). Ceci signifie que ceux-ci ne pourront pas transmettre leur 
statut à leurs enfants, à moins que l’autre parent ait également le statut « Indien » : Assembly of First 
Nations, « Fact-sheet: Second-generation cut-off rule », en ligne: AFN <afn.ca/wp-
content/uploads/2020/01/06-19-02-06-AFN-Fact-Sheet-Second-Generation-cut-off-final-revised.pdf>. 
Ainsi, alors que jusqu’en 1985, il suffisait d’avoir un parent (masculin) autochtone pour être admissible 
au statut, depuis le Projet de loi C-31, « the two-parent rule [...] compels an Indian Act family modelled 
after the monogamous patriarchal Victorian family, with two status Indian parents and no crossing of 
race lines in the production of offspring. » : Mary Eberts, « Victoria’s Secret: How to make a population 
of prey » dans Joyce Green, dir, Indivisible: Indigenous Human Rights Halifax, Fernwood Publishing, 
2014, 144 à la p 156.  

167  En étant réinscrits sous le paragraphe 6(2), les enfants des femmes exclues par le mariage se sont 
retrouvés avec un « demi-statut » en ce que celui-ci ne peut être transmis à la génération suivante que si 
l’autre parent a aussi le statut « Indien ». Pourtant, les enfants des hommes autochtones ayant mariés des 
allochtones, en étant inscrits sous l’article 6(1)(a) étaient considérés par la Loi comme ayant deux parents 
avec le statut et donc peuvent transmettre celui-ci à leurs enfants, peu importe le statut de leur conjoint 
ou conjointe : Duhaime et Riverin, supra note 165 a la p 913. 

168  En 2007, l’avocate et militante Dr. Sharon McIvor de la Nation Nlaka’pamuk et son fils, Jacob Grismer, 
intentèrent une poursuite civile alléguant que la Loi sur les Indiens était toujours discriminatoire 
puisqu’elle empêchait les femmes réinscrites de transmettre leur statut à leurs petits-enfants sur un pied 
d’égalité avec les hommes autochtones dans une position similaire. McIvor avait perdu son statut par le 
mariage avant 1985 et fut réinscrite en vertu du Projet de loi C-31. Son fils, né avant 1985, fut alors 
enregistré sous le paragraphe 6(2), de telle sorte que ses enfants, nés d’une union avec une personne sans 
statut, n’eurent pas le droit d’être inscrits au registre : McIvor c Canada (Registrar of Indian and Northern 
Affairs), 2009 BCCA 153, 306 DLR (4th) 193. 

169  Loi sur l’équité entre les sexes relativement à l’inscription au registre des Indiens, LC 2010, c 18. 



 Femmes autochtones et discrimination au Canada 223 

modifier la Loi qu’à l’égard du cas spécifique en cause devant les tribunaux, plutôt que 
de répondre adéquatement et de façon globale aux inégalités fondées sur le sexe 
toujours présentes170. La plaignante dans cette affaire, insatisfaite de la réponse 
gouvernementale, se tourna d’ailleurs vers le Comité des droits de l’homme des Nations 
unies, qui conclut une seconde fois que le Canada contrevenait au Pacte international 
relatif aux droits civils et politiques171.  

En 2015, la Loi fut une fois de plus jugée discriminatoire172, ce qui mena à 
l’adoption du Projet de loi S-3173, lequel entra en vigueur dans son entièreté en 2019174. 
Depuis, le gouvernement canadien considère que la discrimination fondée sur le sexe a 
été éliminée de la Loi sur les Indiens175. Cette conclusion vient 40 ans après que le 
Comité des droits de l’homme des Nations unies l’a jugé contraire au Pacte 
international relatif aux droits civils et politiques176. Cette affirmation a toutefois été 
critiquée et l’approche privilégiée par le gouvernement fédéral - soit « d’apporte[r] des 
modifications de formes restreintes à la Loi sur les Indiens en réponse aux décisions 
des tribunaux »177 - a été jugée inadéquate pour corriger de façon proactive et globale 
l’ensemble des iniquités qui y persistent178.  

 
170  Eberts, supra note 166166 à la p 157. Voir aussi: Gwen Brodsky « McIvor v. Canada: Legislated 

Patriarchy Meets Aboriginal Women’s Equality rights » dans Joyce Green, dir, Indivisible: Indigenous 
Human Rights, Halifax, Fernwood Publishing, 2014; Mary Eberts, « Case comment: McIvor: Justice 
Delayed – Again » (2010) 8 Indigenous LJ 15, 41. 

171  Sharon McIvor and Jacob Grismer v. Canada, Communication No. R.2020/2010 (24 novembre 2010), 
Doc NU CCPR/C/124/D/2020/2010 (2019). 

172  Deschenaux c Canada (Procureur Général), 2015 QCCS 3555, [2016] 2 CNLR 175. 
173  Projet de loi S-3, supra note 4. 
174  La mise en oeuvre du Projet de loi S-3 s’est déroulée en deux phases. Premièrement, certaines 

modifications à la Loi sur les Indiens sont entrées en vigueur immédiatement après l’adoption du projet 
de loi. Ces modifications ont essentiellement corrigé les iniquités identifiées par la Cour supérieure du 
Québec dans les deux cas au cœur de l’affaire Descheneaux, supra note 172. Puis, entre 2018 et 2019, 
le gouvernement fédéral a entrepris ce qu’il a appelé le Processus de collaboration sur l’inscription des 
Indiens, l’appartenance à une bande et la citoyenneté des Premières. En juin 2019, dans son rapport au 
Parlement, le gouvernement indiqua que la consultation avait fait apparaître un accord général pour la 
suppression de la règle de la limite de 1951 : Canada, Rapport au Parlement : Processus de collaboration 
sur l’inscription des Indiens, l’appartenance à une bande et la citoyenneté des Premières, Ottawa, 
Relations Couronne Autochtones, 2019. Par conséquent, le 15 août 2019, le Projet de loi S-3 entra 
pleinement en vigueur et l’abrogation de tous les alinéas du paragraphes 6(1)(c) pour les remplacer par 
une nouvelle version de 6(1)(a). La règle de la coupure de la deuxième génération a néanmoins été 
conservée.  

175  Canada, Rapport au Parlement : Examen du Projet de Loi S-3, Ottawa, Services aux Autochtones, 
Décembre 2020 à la p 17. 

176  Sandra Lovelace v. Canada, supra note 123. 
177  Comité sénatorial permanent des peuples autochtones, C’est assez ! Finissons-en avec la discrimination 

quant à l’inscription au registre des Indiens, Ottawa, Sénat, Juin 2022, à la p 40. 
178  Dans son rapport provisoire sur son étude des modifications législatives de 2017 et de leur mise en œuvre 

par Services aux Autochtones Canada, le Comité sénatorial permanent des peuples autochtones conclut 
que des iniquités persistent dans les dispositions de la Loi sur les Indiens relatives à l’inscription en 
raison notamment de l’effet de la règle de l’exclusion après la deuxième génération, de la date limite de 
1985 et des distinctions fondées sur l’âge et le statut marital s’y afférant, des règles relatives à la paternité 
non déclarée ou inconnue ainsi que de la question non résolue des répercussions de l’émancipation : ibid 
aux pp 22-34. Voir aussi: Sandra M Lovelace Nicholas et Brian Francis, « First Nations women, children 



224 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

 

B. Discrimination et colonialisme 

L’importance de la discrimination envers les femmes autochtones pour la 
réalisation du projet colonial permet de comprendre pourquoi le Canada s’est battu 
pendant des décennies pour maintenir en place un régime discriminatoire, malgré les 
critiques répétées aux niveaux national et international. La discrimination fondée sur le 
sexe dans la Loi sur les Indiens était indéniablement le reflet des valeurs patriarcales de 
la société eurocanadienne de l’époque. Or, il s’agissait aussi d’une arme de choix pour 
accélérer le processus d’assimilation des peuples autochtones. Selon Kathleen 
Jamieson, dès la confédération en 1867, la Loi sur les Indiens avait trois fonctions 
principales : (1) assimiler les peuples autochtones et leurs territoires dans la société 
coloniale dominante; (2) assurer une « meilleure gestion » des affaires autochtones, 
incluant les terres, pour contrôler les coûts et les ressources; (3) promouvoir une 
définition restrictive de qui se qualifie comme « Indien » aux yeux de l’État179. Le rôle 
des femmes autochtones en tant que donneuses de vie ainsi que leur capacité à produire 
des générations futures et à assurer la pérennité de leur peuple menaçaient l’ensemble 
du projet colonial180. Conséquemment, non seulement la Loi sur les Indiens a été conçue 
avec l’objectif de réduire graduellement le nombre d’« Indiens », qui constituaient un 
fardeau aux yeux de l’État, mais la discrimination y ayant été inscrite visait également 
à compromettre la transmission identitaire et culturelle intergénérationnelle. À cette fin, 
la Loi imposa un modèle victorien de relation entre les sexes, positionnant l’homme 
comme le patriarche et la femme comme une épouse dépendante et obéissante ; un 
modèle étranger aux structures familiales et aux modes de gouvernances 
autochtones181. Désormais, soit les femmes autochtones épousaient un homme 
« Indien » et pouvaient demeurer dans leur réserve en tant qu’union conventionnelle, 
soit elles épousaient un homme allochtone et devaient le suivre hors réserve comme 
une bonne épouse obéissante. Ce modèle, reposant sur des valeurs socioculturelles 
répondant aux besoins de la société coloniale organisée autour de l’agriculture, avait 
pour but d’accélérer l’assimilation des autochtones182.Afin d’établir ce système dans 
les communautés autochtones, il était indispensable d’introduire la notion de propriété 
privée et des règles d’héritage par la lignée masculine, ce qui nécessitait le contrôle et 
la répression de la sexualité des femmes autochtones183. L’idéal de la féminité projeté 
sur les sociétés autochtones servait à imposer un contraste entre le « sauvage » et la 
civilité. La dichotomie patriarcale victorienne de la vierge contre la putain, associée 
aux idéologies racistes défendant la supériorité européenne, conduisit à la construction 

 
deserve federal action to address ongoing Indian Act discrimination », Charlottetown Guardian, 15 juillet 
2022. 

179  Jamieson, supra note 158 à la p 28. 
180  D Memee Lavell-Harvard et Jennifer Brant, dir, Forever Loved: Exposing the Hidden Crisis of Missing 

and Murdered Indigenous Women and Girls in Canada, Bradford, Demeter Press, 2016 à la p 3. Voir 
aussi: Andrea Smith, Conquest: Sexual violence and American Indian Genocide Durham, Duke 
University Press, 2015. 

181  Eberts, supra note 166. 
182  Jamieson, supra note 158 à la p 13. 
183  Ibid à la p 20. 



 Femmes autochtones et discrimination au Canada 225 

de l’imagerie binaire opposant la « sauvagesse noble » – à savoir la princesse virginale, 
naturellement innocente et encline à la christianisation – et la « sauvagesse ignoble » 
— celle qui mène une vie brutale, transgresse les normes chrétiennes « civilisées », a 
soif de sang et de vengeance, et est sexuellement libertine184. Les stéréotypes utilisés 
pour justifier cette politique d’exclusion par l’effet du mariage eurent ultimement des 
conséquences néfastes pour l’ensemble des femmes autochtones. Comme l’explique 
Mary Eberts, « the Act’s definition of ‘Indian’ is conditioned by the reduction of 
Indigenous women’s identity to primarily, if not exclusively, that of ungovernable 
sexual beings, appropriately treated as ’sub-humans »185. Les stéréotypes ancrés dans 
la Loi ont non seulement alimenté la dévalorisation de la vie et de la position sociale 
des femmes autochtones, mais les valeurs patriarcales ont graduellement imprégné 
leurs communautés, renforçant ainsi leur marginalisation économique et 
sociale186.Encore aujourd’hui, les conséquences découlant de cette politique 
discriminatoire sont bien réelles, comme en témoigne notamment la tragédie nationale 
des femmes et des filles autochtones disparues et assassinées. À ce jour, les femmes 
autochtones sont huit fois plus à risque d’être assassinées que les femmes 
allochtones187. L’historique de discrimination fondée sur le sexe, débutant dès la 
colonisation et continuant par l’entremise de la Loi sur les Indiens, a jeté les bases de 
cette violence disproportionnée qui afflige aujourd’hui les femmes autochtones dans 
l’ensemble Canada188. Selon la Commission interaméricaine des droits de l’homme, cet 
historique a créé des circonstances qui contribuent aux risques accrus de violence 
auxquels celles-ci sont confrontées aujourd’hui, en raison de la marginalisation 
économique, l’isolement social et les traumatismes psychologiques189. De surcroit, la 
Commission conclut que les stéréotypes de genre fomentés par les politiques et les 
pratiques étatiques ont causé et exacerbé la vulnérabilité des femmes autochtones à de 
multiples formes de violence tout en minant la réponse de l’État190. De façon similaire, 
l’ENFFADA conclut que la cause sous-jacente de la violence actuelle envers les 
femmes autochtones est le colonialisme, lequel a été perpétué historiquement et est 

 
184  Winona Stevenson, « Colonialism and First Nations Women in Canada » in Martin J Cannon et Lina 

Sunseri, dir, Racism, Colonialism and Indigeneity in Canada: A Reader, Toronto, Oxford University 
Press, 201144 aux pp 45–48. Voir aussi: Janice Acoose, Iskwekak Kah’ki yaw ni Wahkomakanak: 
Neither Indian Princess Nor Easy Squaws, Toronto, Women’s Press, 1995; Sherry L Smith,  « Beyond 
the Princess and Squaw: Army Officers’ Perceptions of Indian Women » dans Susan Armitage et 
Elizabeth Jameson, dir, The Women’s West, Norman, University of Oklahoma Press, 1987; David D 
Smits, « The “Squaw Drudge”: A prime Index of Savagism » (1982) 29:4 Ethnohistory 281. 

185   Eberts, supra note 166 à la p 145. 
186  Pour une discussion plus approfondie sur l’intériorisation des valeurs patriarcales et l’adoption de 

politiques et de pratiques coloniales par les communautés autochtones, et comment ceci a conduit à la 
réticence et, même parfois, au refus des dirigeants et des institutions autochtones de lutter contre la 
discrimination et la violence envers les femmes autochtones, voir : Rauna Kuokkanen, « Gendered 
violence and politics in Indigenous communities: The cases of aboriginal people in Canada and the Sami 
in Scandinavia » (2015) 17:2 Intl Feminist J of Politics 271. 

187  Déclaration de James Anaya, « Statement upon conclusion of the visit to Canada by the United Nations 
Special Rapporteur on the rights of Indigenous peoples » (15 octobre 2013), en ligne : Haut-
Commissariat des Nations Unies aux droits de l’homme <ohchr.org/en/statements/2013/10/statement-
upon-conclusion-visit-canada-united-nations-special-rapporteur-rights>. 

188  OEA, supra note 98 au para 93. 
189  Ibid. 
190  Ibid aux para 95-101. 



226 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

maintenu en place encore aujourd’hui par des structures, des politiques et des pratiques 
étatiques visant l’assimilation des peuples autochtones191. En somme, l’introduction 
d’une hiérarchie sociale basée sur le genre dans les sociétés autochtones par l’entremise 
des règles portant sur la transmission du statut « Indien » n’était pas seulement un 
moyen de contrôle patriarcal, mais également un outil de colonialisme. Non seulement 
les femmes autochtones étaient considérées inférieures, mais elles étaient aussi perçues 
comme une menace pour le projet colonial. Les expulser de leurs nations et les 
remplacer par des femmes allochtones constituaient une stratégie étatique visant à 
ébranler les structures politiques, culturelles et sociétales autochtones, au profit de 
l’idéologie eurochrétienne coloniale. De même, dépeindre les femmes autochtones 
comme hypersexuelles contribua à justifier le contrôle de leur vie domestique par 
l’imposition du modèle patriarcal de la maternité, qui à son tour a servi le projet 
colonial. En ce sens, je suis d’avis que la discrimination contre les femmes autochtones 
inscrite dans la Loi sur les Indiens constitue une partie intégrante du tissu social au 
Canada et ainsi affecte encore aujourd’hui toutes les femmes autochtones, qu’elles aient 
été exclues par le mariage ou non. Par conséquent, compte tenu de l’ampleur du 
préjudice causé par cette politique, la portée de l’obligation de réparation de l’État à 
l’égard des femmes autochtones doit être définie en prenant en compte le contexte 
particulier du colonialisme de peuplement. 

 

C. La réparation 

Le gouvernement canadien considère aujourd’hui que toutes les iniquités 
fondées sur le sexe ont été retirées de la Loi sur les Indiens. Mais qu’en est-il de 
l’obligation de réparation de l’État ? À ce jour, la seule forme de réparation octroyée 
par le Canada est la restitution juridique du statut aux femmes et à leurs descendants 
exclus par l’opération discriminatoire de la loi. Aucune autre forme de réparation ne 
semble avoir été envisagée. Or, compte tenu de l’ampleur des violations des droits de 
la personne découlant de la discrimination dans la loi, il est évident que la simple 
restitution du statut ne constitue pas une réparation adéquate, pleine et effective au sens 
du droit international. En effet, dans une décision rendue en janvier 2019, le Comité 
des droits de l’homme des Nations unies rappela que le principe d’égalité interdit autant 
la discrimination en droit que de fait192. Par conséquent, afin de remplir son obligation 

 
191  « La tendance importante, persistante et délibérée qui consiste à violer les droits de la personne et les 

droits des Autochtones, et à y porter atteinte, de manière systémique et en se fondant sur la race ou le 
genre. Cette tendance s’est perpétuée historiquement et est maintenue en place encore aujourd’hui par 
l’État canadien dans le but de retirer aux peuples autochtones leurs terres, leurs structures sociales et 
leurs pouvoirs de gouverner, et d’éradiquer leur existence en tant que Nations, communautés, familles 
ou personnes. Elle constitue la cause des disparitions, des meurtres et de la violence dont les femmes, 
les filles et les personnes 2ELGBTQQIA autochtones font l’objet, et représente un génocide. Ce 
colonialisme, cette discrimination et ce génocide expliquent les taux élevés de violence contre les 
femmes, les filles et les personnes 2ELGBTQQIA autochtones. » : Canada, Enquête nationale sur les 
femmes et les filles autochtones disparues et assassinées, Rapport final, vol 1b, en ligne : <mmiwg-
ffada.ca/final-report/> (Présidente : Marion Bullet) à la p 196. 

192  Sharon McIvor and Jacob Grismer v. Canada, supra note 171 au para 7.11. 
192  Ibid au para 9. 



 Femmes autochtones et discrimination au Canada 227 

d’accorder une réparation intégrale, il recommanda au Canada : (1) d’amender la Loi 
pour éliminer toutes formes de traitement différentiel basé sur le sexe; (2) de « prendre 
des mesures pour mettre fin à la discrimination qui persiste dans les communautés des 
Premières Nations et résulte de la discrimination fondée sur le sexe inscrite dans la Loi 
sur les Indiens »; et (3) d’adopter des mesures pour éviter que de telles violations se 
reproduisent193. Qui plus est, en 2022, la Comité sur l’élimination de la discrimination 
à l’égard des femmes des Nations unies conclut que le Canada contrevient toujours à 
son obligation de réparation, puisque l’État n’a toujours pas réparé de façon adéquate 
et effective le préjudice intergénérationnel causé par le régime législatif discriminatoire 
qu’il a maintenu pendant plus de 150 ans194. La première recommandation du Comité 
des droits de l’homme a effectivement été réalisée par la mise en œuvre du Projet de 
loi S-3, du moins partiellement195. Toutefois, le gouvernement ne semble pas vouloir 
agir ni sur le second, ni sur le troisième point, ni sur le préjudice intergénérationnel, 
puisqu’aucune mesure n’a été annoncée à ces égards. D’ailleurs, devant le Comité, le 
Canada a maintenu ne pas être responsable des effets de cette discrimination sur les 
relations sociales et culturelles au sein des communautés autochtones. Cet argument a 
par la suite été rejeté par le Comité196. Ce dernier rappela que les obligations positives 
de l’État en vertu de l’article 27 du Pacte incluent le devoir de protéger les membres de 
minorités contre les actes commis par de tierces personnes se trouvant sur son 
territoire197. Il est important de rappeler ici qu’il est question de violations flagrantes 
des droits de la personne des femmes autochtones et de leurs descendants. En fait, ceci 
est vrai en raison de l’ampleur et la durée des violations de même que du fait qu’elles 
compromettent le droit à l’intégrité physique et morale et qu’elles constituent un affront 
à la dignité humaine. D’ailleurs, le Rapporteur spécial de la Sous-Commission de la 

 
193   Ibid au para 9. 
194  Jeremy Eugene Matson v. Canada, Communication No 68/2014 (18 octobre 2013) Doc NU 

CEDAW/C/81/D/68/2014 (3 mars 2022). 
195  Les femmes autochtones qui furent émancipées de force, car leur mari l’a été, soit par choix, soit parce 

que c’était légalement obligatoire, demeurent pour leur part inscrite sous un alinéa distinct, soit 6(1)(d) 
de la Loi sur les Indiens, et par conséquent, continuent d’avoir une capacité amoindrie de transmission 
intergénérationnelle du statut : Loi sur les Indiens, L.R.C 1985, c 1-5. Un autre enjeu aux effets 
sexospécifiques est la présomption ajoutée en 1985 selon laquelle, lorsque le père est inconnu ou non 
déclaré, celui-ci est considéré allochtone. Cette présomption a un effet sur la transmission 
intergénérationnelle, puisque l’enfant sera inscrit sous 6(2) si la mère a le statut 6(1) ou n’aura pas le 
droit à l’inscription si la mère a le statut 6(2). Cette présomption impose un fardeau aux femmes 
autochtones qui se voient placées face à un dilemme. D’une part, elles peuvent choisir de ne pas inscrire 
le père sur l’acte de naissance, au risque de ne pouvoir inscrire leur enfant ou de voir leurs petits-enfants 
exclus du statut. D’autre part, elles peuvent décider d’inscrire le père pour éviter ce risque, malgré les 
raisons qui l’ont poussé initialement à ne pas vouloir déclarer la paternité, incluant la violence conjugale, 
le viol ou les situations où le père est connu mais refuse de reconnaître l’enfant. En somme, cette 
présomption a été décriée comme étant néfaste aux droits des femmes autochtones. La présomption a été 
amoindrie à la suite de l’affaire Gehl c Canada (procurueur général) 2017 ONCA 319. Néanmoins, elle 
demeure prévue par la Loi sur les Indiens et engendre toujours son lot de conséquences pour les femmes 
autochtones, bien que le fardeau de preuve ait été assoupli : Gouvernement du Canada, Ascendance 
inconnue ou non déclarée » en ligne : Services aux autochtones Canada <sac-
isc.gc.ca/fra/1516895024877/1572460772889>. 

196  Sharon McIvor and Jacob Grismer v. Canada, supra note 171 aux para 7.9-7.10. 
197  Comité des droits de l’homme, Observation générale No. 23 L’article 27 du Pacte international relatif 

aux droits civils et politiques, Doc off NU, 50e sess, Doc NU CCPR/C21/Rev.1/Add.5 (1994) au para 
6.1. 



228 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

lutte contre les mesures discriminatoires et de la protection des minorités de l’époque 
inclut dans la liste des violations qui sont nécessairement flagrantes la discrimination 
systématique fondée sur le sexe198. Par conséquent, je suis d’avis que le contenu de 
l’obligation de réparation de l’État canadien doit être défini en fonction des Principes 
fondamentaux et directives concernant le droit à un recours et à réparation des victimes 
de violations flagrantes du droit international des droits de l’homme et de violations 
graves du droit international humanitaire199. Le Canada a donc le devoir d’octroyer aux 
femmes autochtones une réparation adéquate, effective et prompte, qui est 
proportionnelle à la gravité de la violation et adaptée aux circonstances. À cette fin, les 
mesures de réparation doivent prendre des formes diverses, à la fois collectives et 
individuelles, et inclure des mesures de restitution, d’indemnisation, de satisfaction et 
de réadaptation de même que des garanties de non-répétition200. Qui plus est, analyser 
la question de l’obligation de réparation à partir de la notion de fait internationalement 
illicite à caractère continu semble inévitable et nécessaire. Il s’agit de l’approche 
retenue, à juste titre, par le Comité des droits de l’homme dans l’affaire Lovelace, puis 
dans l’affaire McIvor. En effet, il est impossible ici de séparer la discrimination 
contemporaine des injustices historiques. Établir une distinction entre la situation des 
femmes exclues avant l’adhésion du Canada au régime de protection des droits de la 
personne et celles des femmes qui le furent après serait nécessairement artificiel, 
puisqu’elles ont toutes été soumises à la même politique discriminatoire. De plus, une 
telle distinction occulterait la véritable nature du préjudice causé, c’est-à-dire l’attaque 
portée au statut social des femmes autochtones au sein de leur communauté par les 
politiques visant à accomplir le projet colonial. Comme l’a reconnu le Comité des droits 
de l’homme, en raison de leur exclusion, les femmes autochtones ont été victimes d’une 
panoplie de violations de leurs droits, et ce, durant des décennies, soit jusqu’à leur 
réinscription au registre « Indien » sur un pied d’égalité avec les hommes autochtones 
en 2019. De surcroit, le Canada a manqué à son obligation positive de diligence en 
n’abordant pas pendant des décennies la discrimination qui persiste au sein des 
communautés autochtones en raison des iniquités inscrites dans la Loi. En somme, ce 
qui caractérise les violations dont ont été victimes les femmes autochtones en raison de 
la discrimination dans la Loi sur les Indiens est la continuité. Comprendre le contexte 
particulier du colonialisme de peuplement et son lien historique avec la discrimination 
des femmes autochtones est donc nécessaire pour définir adéquatement le préjudice 
causé par le Canada aux femmes autochtones. La notion de fait illicite à caractère 
continu permet cette réalisation. Face à un préjudice d’une telle ampleur, les mesures 
de réparation, pour être adéquates et effectives, doivent nécessairement viser à remédier 
à la marginalisation économique, sociale, politique et culturelle des femmes 
autochtones et les conséquences que les stéréotypes sexistes et racistes cultivés par 
l’État ont eues sur elles. À cette fin, ces réparations doivent inclure des mesures 
collectives et individuelles capables de renverser le legs du passé. En ce sens, tracer 
une ligne artificielle entre les femmes ayant été victimes d’une « injustice historique » 

 
198  Étude concernant le droit à restitution, à indemnisation et à réadaptation des victimes de violations 

flagrantes des droits de l’homme et des libertés fondamentales, Doc off CDD, 45e sess, Doc NU 
E/CN.4/Sub.2/1993/8 (2 juillet 1993) au para 13. 

199  Principes fondamentaux, supra note 36. 
200  Ibid. 



 Femmes autochtones et discrimination au Canada 229 

et celles victimes d’une violation contemporaine de leurs droits, alors qu’elles ont 
toutes été soumises à la même loi discriminatoire et aux mêmes violations en découlant, 
seraient non seulement injustes, mais constituerait, de surcroit, un véritable obstacle à 
la visée transformatrice des mesures de réparation pour des violations flagrantes de la 
sorte. Bref, à la lumière de ce qui précède, il ne fait aucun doute que le Canada 
contrevient toujours à ses obligations internationales relatives à la réparation pour les 
violations persistantes, flagrantes et à caractère continu des droits des femmes 
autochtones. Comme l’affirme le Comité sénatorial permanent des peuples autochtones 
dans son rapport provisoire sur la discrimination dans la Loi sur les Indiens, « [l]a 
réparation est un élément fondamental de la réconciliation, car elle favorise la guérison 
des femmes autochtones et de leurs enfants ainsi que la sensibilisation de tous les 
Canadiens à l’égard de cette injustice persistante qui fait partie de notre histoire 
commune »201. Dans de telles circonstances, la restitution juridique ne peut être 
suffisante, à défaut de l’accompagner de mesures pécuniaires, symboliques et 
structurelles visant, dans la mesure du possible, à « effacer toutes les conséquences de 
l’acte illicite et rétablir l’état qui aurait vraisemblablement existé si ledit acte n’avait 
pas été commis »202. Premièrement, aucune indemnisation n’a été octroyée aux femmes 
exclues par l’effet de la Loi sur les Indiens. D’ailleurs, les projets de loi C-31, C-3 et 
S-3 contiennent des dispositions d’exonération de responsabilité, empêchant tout 
recours contre l’État pour réclamer une compensation203. Or, il appert ici que celles-ci 
ont été l’objet de dommages systémiques légalisés, comme l’ont été les survivants des 
pensionnats autochtones204. La simple restitution juridique du statut « Indien » des 
décennies après leur exclusion ne peut constituer une réparation entière dans les 
circonstances, compte tenu de l’ampleur du préjudice infligé. Par conséquent, 
l’indemnisation est nécessaire pour assurer une réparation adéquate. De plus, le Canada 
n’a pas indemnisé ceux et celles qui ont été exclus des programmes et bénéfices205 
auxquels ils auraient eu droit, n’eût été fait que l’État a maintenu un régime 
discriminatoire durant des décennies après les amendements de 1985. Pourtant, 
plusieurs d’entre eux et elles ont souffert un préjudice matériel indéniable : notamment, 
le remboursement des services de santé non assurés206 (ce qui peut représenter des 

 
201  Comité sénatorial permanent des peuples autochtones, supra note 177 la p 36. 
202  Chorzow, supra note 7 à la p 7. 
203  Projet de loi S-3, supra note 4, arts 10-10.1 ; Projet de loi C-3, supra note 169, art 9 ; Projet de loi C-

31, supra note 2, art 22. 
204  Voir ci-dessus, n 151. 
205  Les personnes ayant le statut « Indien » sont admissibles à différents services dispensés par le 

gouvernement fédéral, incluant des programmes sociaux financés par le Ministère des services aux 
Autochtones du Canada dans les communautés des Premières Nations et en milieux urbains. Ils 
bénéficient aussi de certaines exemptions fiscales et d’exonérations d’impôts prévues par la Loi sur les 
Indiens de même que de l’admissibilité à une couverture pour des prestations de santé qui ne sont pas 
couverts pour les citoyens autochtones : Services aux Autochtones Canada « Avantages et droits pour 
les Autochtones », en ligne : Gouvernement du Canada <canada.ca/fr/services/autochtones/avantages-
et-droits-pour-les-autochtones.html>. 

206   Le programme des services de santé non assurés offre une couverture pour certains produits et les 
services médicaux qui ne sont pas couverts par l’assurance-maladie. Cette couverture inclut notamment 
les soins de la vue et dentaires, l’équipement et les fournitures médicales, les médicaments et le transport 
pour raison médicale. Seules les personnes inscrites au registre « Indien », leurs enfants de moins de 18 
mois et les Inuit reconnu par une organisation Inuite de revendication territoriale sont admissibles à cette 



230 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

sommes considérables pour ceux et celles souffrant de problèmes de santé nécessitant 
des soins, des services et de l’équipement particuliers au-delà de ce qui est couvert par 
l’assurance maladie). Deuxièmement, le Canada n’a jamais reconnu tout le préjudice 
causé aux femmes autochtones en raison des dispositions discriminatoires de la Loi sur 
les Indiens. Les mesures symboliques de satisfaction sont particulièrement importantes 
à l’égard des violations des droits des peuples autochtones, puisque le colonialisme de 
peuplement vise la destruction de l’identité et de construction sociopolitique collective, 
créant des dommages qui se reproduisent de façon intergénérationnelle207. Considérant 
la centralité de la marginalisation des femmes autochtones au projet colonial, la 
présentation d’excuses officielles de l’État aux femmes autochtones me semble 
essentielle afin de permettre aux nations autochtones de continuer leur existence 
collective. Le Comité sénatorial permanent des peuples autochtones a d’ailleurs 
recommandé récemment que « des excuses officielles soient présentées et que des 
initiatives de commémoration soient lancées pour rendre hommage aux personnes qui 
se sont battues pour mettre fin au caractère discriminatoire des dispositions relatives à 
l’inscription »208. En l’absence de reconnaissance du préjudice infligé, l’État 
contrevient à son devoir d’assumer publiquement sa responsabilité pour l’ampleur et le 
caractère délibéré des violations des droits des femmes autochtones, ce qui a pour effet 
de perpétuer son legs sexospécifique209. Troisièmement, dans l’affaire McIvor, le 
Comité des droits de l’homme des Nations unies observait en 2019 que des femmes 
autochtones exclues en raison de la discrimination fondée sur le sexe dans la Loi sur 
les Indiens et leurs descendants sont stigmatisés au sein de leur communauté, même 
une fois réinscrits, car ils ne sont pas considérés comme de « vrais Indien.ne.s ». Cette 
stigmatisation les prive notamment de la pleine possibilité de participer à la vie 
culturelle et aux activités traditionnelles de leur communauté, telles la chasse et la 
pêche210. Un des moteurs de cette stigmatisation au sein des communautés autochtones 
est le défaut du Canada de leur accorder un financement et les ressources adéquates 
(incluant des terres) afin de palier à l’augmentation du nombre de leurs membres 
inscrits résultant des modifications législatives. Ce sous-financement empêche la 
réadaptation des communautés en maintenant bien vives les cicatrices causées par les 
dispositions discriminatoires dans la Loi. Le défaut d’agir ici est certainement contraire 

 
couverture : Services aux Autochtones Canada, « Services de santé non assurés pour les Premières 
Nations et les Inuits », en ligne : Gouvernement du Canada <sac-
isc.gc.ca/fra/1572537161086/1572537234517>. 

207  Federico Lenzerini, « Reparations, Restitution and Redress: Articles 8(2), 11(2), 20(2) and 28 » dans 
Jessie Hohmann et Marc Weller, dir, The UN Declaration on the Rights of Indigenous Peoples: A 
Commentary, Oxford, Oxford University Press, 2018, 573 à la p 576. 

208  Comité sénatorial permanent des peuples autochtones, supra note 177, à la p 37. 
209  Rapporteur spécial sur la promotion de la vérité, de la justice, de la réparation et des garanties de non-

répétition, Rapport sur les excuses pour les violations flagrantes des droits de la personne et les 
violations graves du droit international humanitaire, Doc off AG NU, 74e sess, Doc NU A/74/147 (2019) 
au para 51. 

210  « La distinction qui est établie de longue date dans la [Loi sur les Indiens] entre les personnes de la lignée 
paternelle, dont le statut est reconnu, et les personnes de la lignée maternelle, a contribué à stigmatiser 
ces dernières et (…) cette stigmatisation se perpétue du fait du statut juridique différent conféré aux 
personnes de la lignée maternelle par la loi telle que modifiée » : Sharon McIvor and Jacob Grismer c 
Canada, supra note 171 au para 7.8. 



 Femmes autochtones et discrimination au Canada 231 

au devoir étatique d’assurer la réadaptation individuelle et collective211. Finalement, 
l’existence même du régime de la Loi sur les Indiens constitue une violation des droits 
des peuples autochtones, tels qu’énoncés dans la Déclaration des Nations unies sur les 
droits des peuples autochtones212. Avec l’adoption du Projet de loi C-15, lequel reçut 
la sanction royale le 21 juin 2021, l’État s’est engagé à mettre en œuvre la 
Déclaration213. Or, le Canada semble considérer clos le dossier de la discrimination 
basée sur le sexe dans la Loi sur les Indiens, bien qu’il contrevienne toujours à son 
obligation de réparation envers les femmes autochtones et leurs descendants. Ainsi, 
dans l’éventualité où l’État décide de se retirer de l’administration de l’identité pour 
enfin reconnaître le droit à l’autodétermination des peuples autochtones, de sérieuses 
questions se posent quant à la possibilité réelle de guérir les cicatrices causées par 
150 ans de discrimination et ainsi d’éviter que son legs ne se perpétue. Le défaut de 
mettre en œuvre des garanties de non-répétition ne fait qu’exacerber ce risque.  

 

*** 
 

Le Canada répète que le renouvèlement de la relation avec les peuples 
autochtones est prioritaire. Mais que peut apporter la réconciliation dans un contexte 
où l’État contrevient toujours à ses obligations en vertu du régime international de 
protection des droits de la personne ? En l’absence de mesures de réparation adéquates, 
pleines et effectives, la réconciliation risque de n’être qu’une simple posture rhétorique, 
sans réelles retombées pour les peuples autochtones. Pire encore, elle risque de créer 
un mythe selon lequel les injustices du passé ont été réglées, alors que, dans les faits, 
elle ne fera que consolider davantage le colonialisme de peuplement au sein de l’État 
canadien, plutôt que de créer des conditions propices à la décolonisation. En vertu du 
droit international, il est bien établi que les États ont une obligation de réparation dès 
lors qu’ils contreviennent à un engagement international. Lorsque cette obligation 
violée émane du régime international de protection des droits de la personne, la 
responsabilité de l’État est engagée envers la communauté internationale dans son 
ensemble et engendre un droit à la réparation des victimes, droit qui est compris dans 
l’obligation générale des États de respecter, faire respecter et appliquer le droit 
international des droits humains. Par ailleurs, en cas de violations flagrantes des droits 
de la personne, la mise en œuvre du droit à la réparation comporte une série de 
prérequis, procéduraux et substantifs, visant à remédier, dans la mesure du possible, 
aux conséquences de cette violation pour les victimes, à prévenir que de telles violations 
surviennent à l’avenir et à promouvoir la réconciliation214. La question devient alors de 

 
211  Voir notamment : Comité sénatorial permanent des peuples autochtones, supra note 177, aux pp 37-39. 
212  UNDRIP, supra note 84. 
213  Loi sur la Déclaration des Nations Unies sur les droits des peuples autochtones, LC 2021, c 14. 
214  « The purpose of reparation is generally understood to re-establish the situation that existed before the 

harm occurred. It can also serve as a measure to end ongoing breaches and to deter future ones, as a 
vehicle for reconciliation or to restore relations between the violator and injured parties, as well as a 
basis to repair and rehabilitate physical and psychological integrity and dignity »: Carla Ferstman, 
« Reparations » dans Oxford Bibliographies, 2017. 



232 35.2 (2022) Revue québécoise de droit international 

déterminer comment s’articule l’obligation étatique de réparation quant aux 
revendications des peuples autochtones pour les dommages causés par le colonialisme 
de peuplement. Alors qu’il ne fait aucun doute que les peuples autochtones ont été 
victimes de violations flagrantes de leurs droits de la personne, leurs revendications 
sont généralement décrites comme étant des « injustices historiques ». Selon cette 
conceptualisation, elles sont considérées comme étant au-delà de la portée des 
obligations internationales de l’État en vertu du régime de protection des droits de la 
personne en raison du principe de non-rétroactivité des traités. Sans assise juridique, la 
reconnaissance de telles injustices dites « historiques » et la mise en œuvre de mesures 
de réparation demeurent largement tributaires de la volonté politique des autorités 
étatiques, laquelle est souvent déficiente. Or, cette caractérisation des revendications 
autochtones est inexacte. Comme le démontre l’exemple de la discrimination envers les 
femmes autochtones, ce qui caractérise le préjudice historique envers les peuples 
autochtones est que ceux-ci se perpétuent dans le temps et persistent sous la forme de 
violations contemporaines de droits de la personne. Cette réalité s’explique par 
l’opération du colonialisme de peuplement qui, à titre de structure génocidaire, est la 
fondation sur laquelle l’architecture et les pratiques de l’État reposent. Ainsi, 
comprendre ce contexte particulier est nécessaire pour délimiter adéquatement 
l’étendue du préjudice causé aux peuples autochtones par les politiques et les pratiques 
étatiques visant à accomplir le projet colonial. Celui-ci se révèle alors comme étant bien 
plus que simplement historique et plutôt défini par son caractère continu. La réponse 
de l’État à la discrimination envers les femmes autochtones est un exemple éloquent de 
la tendance des instances judiciaires et politiques de sous-estimer l’ampleur des 
dommages causés par les violations des droits des peuples autochtones215. Cette 
tendance est notamment explicable par cette rupture fictive créée entre le passé et le 
présent pour les fins de l’octroi de réparation, soutenu par l’idée que les revendications 
autochtones concernent des « injustices historiques » qui elles sont au-delà de la portée 
de l’obligation étatique de réparation. Toutes mesures de réparation deviennent alors 
tributaires de la volonté politique, voire une manifestation de la « générosité » de l’État. 
Par conséquent, aborder la question de la réparation par le prisme du fait 
internationalement illicite à caractère continu permet non seulement d’identifier une 
assise juridique pour les revendications autochtones, mais également d’apporter la 
profondeur contextuelle nécessaire pour définir ce que constitue une réparation 
adéquate, pleine et effective face au colonialisme de peuplement. 

 
215  Kent Roach, Remedies for Human Rights Violations: A Two-Track Approach to Supra-National and 

National Law, Cambridge, Cambridge University Press, 2021 à la p 457. 


